

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

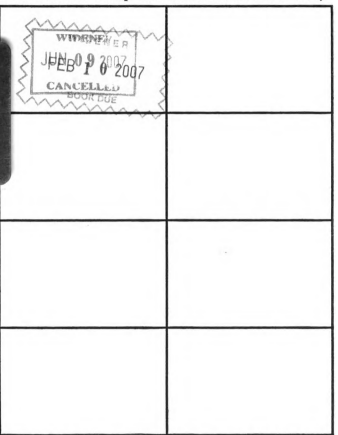
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## WIDENER LIBRARY

Harvard College, Cambridge, MA 02138: (617) 495-2413

If the item is recalled, the borrower will be notified of the need for an earlier return. (Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.)



Thank you for helping us to preserve our collection!

# KITĀBU 'L-MASĀ'IL FI'L-HILĀF BEJN

AL-BAŞRIJJĪN WA 'L-BAĞDĀDIJJĪN.

AL-KALĀM FI'L GAWĀHIR.

atomistische Substanzenlehre aus dem Buch der Streitfragen zwischen Basrensern und Bagdadensern

ediert von GRE 22 3000

Arthur Biram.

Leiden.

E. J. Brill.

1902.

Druck von H. Itzkowski, Berlin, Gips-Str. 9.

Meinen lieben Eltern.

Der uns vorliegende arabische Text ist der erste Teil¹) der von Schreiner nach Bedeutung und Inhalt schon behandelten³) "Streitfragen der Bagdadenser und Basrenser<sup>u 3</sup>). Das Kapitel giebt, wenn auch nicht ein fertiges System, so doch die Grundlagen eines Systemes der Atomistik vom Standpunkt der basrensischen Mu'taziliten aus¹). Wir kannten bisher wesentlich auf Grund der Darstellungen Maimonides'³) und Ahron ben Elia's³) die atomistischen Anschauungen der Ašʿariten, die zuletzt

Ich erfülle die angenehme Pflicht, der Verwaltung der Königlichen Bibliothek zu Berlin, welche mir die Benutzung dieser Handschrift, wie auch anderer gütigst ermöglicht hat, sowie auch der Universitätsbibliothek in Leiden an dieser Stelle meinen besten Dank auszusprechen.

<sup>1)</sup> Nach Schreiner's Annahme der dritte Teil; indes halte ich die Handschrift am Anfang für vollständig; eine Unvollständigkeit habe ich im Manuskript nur zwischen f. 156b und 157a wahrgenommen, wo eine Anzahl Blätter fehlen muss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schreiner, Studien über Jeschu'a ben Jehuda (XVIII. Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums in Berlin) S. 20ff.

<sup>3)</sup> mscr. Berlin; Glaser 12; Ahlwardt IV, 5125. f. 1 b—46 b: al-kalām fi'l-ģawāhir in 19 Fragen. Die letzte von diesen, 44 b—46 b, über die Kugelgestalt der Erde, lasse ich hier aus. Die Handschrift ist, obwohl kollationiert, doch inkorrekt und veranlasst zu häufigen Textkorrekturen, teilweise mit Benutzung von Rand- oder Textglossen. Ich glaubte alle, auch selbstverständliche Korrekturen, verzeichnen zu müssen; teilweise habe ich sie durch hinweisende Noten in der Inhaltsangabe gestützt.

<sup>4)</sup> Ueber die mu'tazilitischen Schulen von Bagdad und Başra im 10. Jahrhundert Steiner, Die Mu'taziliten S. 80ff.

<sup>5)</sup> Dalālat al-hā'irīn I, 73. Munk, Le guide des Égarés S. 375 ff. Dazu Belegstellen wesentlich aus ağ'aritischen Kalāmwerken bei Schreiner, Der Kalām in der jüdischen Litteratur (XIII. Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums zu Berlin) S. 45 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup>) Ez hajim, herausgegeben von Steinschneider und Delitzsch S. 12ff.
Auf die Bedeutung gerade unseres Textes für das Verständnis karäischer

ausführlich in ihrer Bedeutung für die Geschichte der Atomistik Lassivitz<sup>1</sup>) dargestellt hat. Aus der vorliegenden Quelle lernen wir die Zwischenglieder der uns bisher nur in ihrem Abschluss bekannten Entwickelung kennen. Wir erhalten ein völlig neues und verändertes Bild einer Atomistik der Mutakallimun. ---Auch für die Geschichte der Mu'taziliten besitzt unsere Quelle spezielle Bedeutung. Auf Grund der Nachrichten al-Sahrastānī's und al-Igī's spricht Steiner von scholastischen Spitzfindigkeiten und dürren Schulstreitigkeiten zwischen den Schulen von Bagdad und Başra, während uns unsere Quelle in dieser Zeit, wenn auch nicht die Enstehung, so doch die Ausbildung eines ernsten naturphilosophischen Systems zeigt. Aus dieser Zeit haben wir, abgesehen von 'Abd al-Gabbār's Muhīt in Mattaweihi's Magmû<sup>(2)</sup> und karäischen Autoren<sup>8</sup>) keine mu'tazilitischen dogmatischen Werke, und alle diese geben immer in derselben stereotypen Anordnung<sup>4</sup>) gehaltene, religionsphilosophische Systeme. Die naturphilosophischen Voraussetzungen, die, ausser aus Schreiners gelegentlichen Anführungen fast vollkommen unbekannt waren, geben uns erst die Masā'il, die eine gewisse Ergänzung und Parallele allein an dem Kalāmkapitel aus der, dem 15. Jahrhundert angehörenden Encyklopädie des Ahmad b. Jahjā al-Hasanī<sup>5</sup>) finden.

Autoren hat schon Schreiner (Jeschu'a S. 21) hingewiesen. Bei Ahron ben Elia finden wir eine grosse Zahl wörtlicher Uebereinstimmungen mit den Masä'il.

<sup>1)</sup> Kurd Lasswitz, Geschichte der Atomistik. I, S. 143—152: Die Atomistik der Mutakallimün.

<sup>2)</sup> Schreiner, Jeschu'a S. 23 giebt das Inhaltsverzeichnis der Handschrift.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) ib. S. 24.

<sup>4)</sup> ib. S. 24, Anm. zu S. 23. Schreiner, Kalām S. 5.

ألبحر الزحار الجامع لمناهب علماء :102 Das Werk führt den Titel: الأمصار الجامع لمناهب علماء .mscr. Berlin, Glaser 230. 231. Ahlwardt IV 4894. 4895. Das Kalāmkapitel, das die Ueberschrift führt: كرياضة الأفهام في لطيف ist in f. 26 b—45 a dieser Handschrift, ausserdem in Glaser 3, Ahlwardt 4899; ich citiere nach Glaser 230. Der Inhalt dieses Kapitels, das er unter Murtada citiert, giebt Schreiner Jeschu'a S. 22. Das Kapitel geht

Der Verfasser der Masā'il ist Abū Rašīd Sa'īd b. Muhammed b. Sa'īd al-Naisābūrī; er lebte zwischen 320/932 und 460/1068¹). Im Kitāb al-Muḥassal des Faḥr al-dīn al-Rāzī (mitgeteilt bei Schreiner²) wird er neben dem Kādī 'Abd al-Gabbār, dem Verfasser des Muḥīţ bi-l-taklīf, erwähnt und zwar, wie in einer Randglosse hinzugefügt wird, als Schüler desselben. Auch bei al-Ḥasanī wird Abu Rašīd in der, f. 5 vorausgehenden, Liste der Abkürzungen genannt, in der Einzeldarstellung der Substanzenlehre aber nicht citiert. Der Verfasser steht, wie bekannt ist, auf basrensischer Seite; im besonderen vertritt er den Standpunkt Abu Ḥāšim's³), während er andere basrensische Ansichten, wie die Abu 'Ālī's,⁴) des Vaters, und Abu Abdallāh's und Abu Isḥāk's⁵), der Schüler Abu Ḥāšim's, bekämpſt. Sein

auf ältere Nachrichten zurück und hat sich mir, an den Masä'il geprüft, durchaus zuverlässig erwiesen. al-Ḥasanī, unter diesem Namen citiere ich, rubriciert im wesentlichen nur die verschiedenen Ansichten der einzelnen Gelehrten und bringt dann unter der Formel قلنت, قلنا القالم , seine eigene Ansicht, die fast immer mit der Abu Hāšim's übereinstimmt. Die hier citierten Gelehrten reichen bis auf den Ķādī 'Abd al-Ġabbār herunter, den wir in dem hier edierten Teil der Masā'il nicht erwähnt finden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ahlwardt, Verzeichnis der arabischen Handschriften der Kgn. Bibliothek zu Berlin IV S. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Geschichte des Ağ'arītenthum (Actes du 8.e Congrès International des Orientalistes) S. 90 Anm. 5.

<sup>\*)</sup> Ahlwardt a. a. O. Schreiner, Jeschu'a S. 21. Im vorliegenden Kapitel wird nur ein Beweis Abu Hāšims für nicht beweiskräftig erklärt.

<sup>4)</sup> Gewöhnlich al-Gubbā'ī genannt; beide werden in unserer Quelle entweder einzeln als šeihuna oder zusammen als al-šeihāni citiert. Ueber beide zuletzt Spitta, Zur Geschichte Abu'l Ḥasan al-Aš'arī's S. 38 ff. Ueber Abu Hāšim Schreiner, Aš'aritenthum S. 86. Ueber ihn sagt das K. al-milal wa'l-nihal aus der Encyklopädie al-Ḥasanī's, (siehe S. 6 Ann. 5) Glaser 230, f. 9b in der sonst nur aufzählenden Uebersicht der Mu'tazilīten: ولم يبلغ غيره مبلغته في علم الكلام.

b) Sie werden nebeneinander aufgezählt im Kitāb al-Muhassal S. 533 (Schreiner, Aš'aritenthum S. 90 Anm. 4), bei al-Ḥasanī (Glaser 230 f. 9b) in der 10., Abu Hāšim folgenden, Generation: Abu 'Abdallāh al-Basrī, Abu Ishāk b. Ajjāš. Der letztere mit dem Namen: Abu Ishāk Ibrahīm b. Muhammed b. 'Ajjāš auch Fihrist, ed. Flügel 173, 21.

Standpunkt als Späterer zeigt sich selten. Gelegentlich nur lässt er indes das charakteristische Bestreben der jüngeren Basrenser erkennen, reelle Differenzen der gegnerischen Schulen in nominelle aufzulösen<sup>1</sup>). Eine spätere Tendenz in der Auffassung älterer Ansichten ist bei der Frage der punktuellen oder raumerfüllenden Atome wahrzunehmen<sup>2</sup>). Rein äusserlich verrät sich der jüngere Standpunkt des Verfassers, wenn er (Fr. XV) von denen spricht, die sich an Abu'l Kāsim<sup>3</sup>) anlehnen, von denen ihm einer, den er in Naisābūr sah, eine Ansicht Abu'l Kāsim's bestätigt habe. —

Gegen Abu'l Ķāsim's 'Ujūn al-masā'il', richtete sich, wie bekannt's), die Polemik unseres Verfassers. Wie ich indes glaube, nicht in allen Teilen seines Werkes; in dem vorliegenden Abschnitt wesentlich in den mittleren Partieen Frage V—XI, die äusserlich eine gewisse, nicht durch die Unwichtigkeit der Gegenstände bedingte Knappheit im Gegensatz zu den anderen Partieen des Werkes zeigen. Diese sieben Fragen gebrauchen auch überwiegend den terminus guz' für Atom's) und verraten die geschilderte Tendenz des jüngeren Bearbeiters. Die übrigen Teile unseres Kapitels zeigen von dieser litterarischen Polemik nichts, von Polemik überhaupt nur wenig. Sie sind im wesentlichen

<sup>1)</sup> Der charakteristische Ausdruck dafür lautet وهذا خلاف في العبارة

<sup>2)</sup> Siehe unten S. 17 Anm. 1.

³) Ueber Abu'l Kāsim: Steinschneider, Polemische Literatur. S. 28. Sahrastānī nennt ihn al-Ka'bī, (ihm folgend Steinschneider). In unserer Quelle und bei al-Ḥasanī heisst er al-Balhī. (auch Fihrist 174, 1 ist unter al-Balhī neben al-Ḥajjāt Abu'l Kāsim zu verstehen). Unter Abdallāh b. Ahmad b. Mahmūd al Balhī oder al-Kelbī (K. al-Muhaṣṣal II, 148 bei Schreiner, Aš'arītenthum S. 36, Anm. 5) ist auch Abu'l Kāsim zu verstehen, da ihn auch Ḥasanī f. 9a unter dem Namen: Abu'l Kāsim 'Abdallāh b. Ahmad al-Balhī citiert.

<sup>4)</sup> Diese werden citiert: p. 35, 36, 37 im letzteren Falle ohne Nennung Abu'l Kāsim's: دكر في عبون المسائل. Ein anderes Werk Abu'l Kāsim's wird, wenn auch nicht dem Titel, so doch dem Inhalt nach p. 27, p. 40 citiert: Kitāb ma hālafa ashābahu fihi.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ahlwardt, IV, S. 448. Schreiner, Jeschu'a S. 21.

<sup>6)</sup> Siehe darüber S. 17 Anm. 1.

durchaus authentische<sup>1</sup>) Darlegungen der basrensischen Ansichten. Die gewählte Form von Frage und Antwort ist eine ganz gewöhnliche litterarische Form der Zeit, setzt keine reelle Diskussion voraus<sup>2</sup>). Nur die den einzelnen Kapiteln angehängten Fragen zeigen persönliche Beziehungen und richten sich, wie sich zu Frage VI<sup>3</sup>) erweist, gegen Abu'l Kasim. —

Die den einzelnen Fragen vorausgeschickte Zusammenstel-

<sup>1)</sup> Der Verfasser beruft sich in seiner Darstellung an verschiedenen Stellen ausdrücklich auf ältere Beweise; meistens allgemein unter der p. 9. 21. 39. Fr. XVII; auch unter der Formel: قد قيل z. B. p. 39. Fr. XVII.. (Die Beweiskraft der unter dieser Formel citierten Beweise wird meist von dem Verfasser erschüttert und eigene Beweise an deren Stelle gesetzt), bisweilen auch unter der Formel: وقد أستدنّ على ذالك. Die letztere Form findet sich vorzugsweise bei Angabe einiger zum Beweis des leeren Raumes verwandter physikalischer Beobachtungen (p. 27, p. 29). Von einer dieser wird p. 27 angegeben, dass sie Abu Ishāk b. 'Ajjāš schon citiert habe. Dieser muss also ein Buch über den leeren Raum, vielleicht über die Atomistik überhaupt verfasst haben. In derselben Untersuchung wird auch Abu Hāšim citiert mit einem, nicht stichhaltigem Beweise p. 29 und der Widerlegung Abu'l Kāsim's ibidem. Abu Hāšim ist auch das zweimal citierte K. al-nakd 'alā ashāb al-tabā'i'i p. 25, 16. 38, 13 zuzuschreiben, denn der Fihrist I, 174, 14 erwähnt ein Werk Abu Hāšim's unter dem Titel: K. al-ţabā'i'i w'al-nakd 'alā al-kā'ilīna bihā. Nach dem Namen und den beiden Citaten zu schliessen, richtet sich das Buch gegen die Annahme der 4 Naturzustände und überhaupt gegen jede organische Naturerklärung. Von seinen eigenen Werken citiert der Verfasser Fr. XVIII nur ein K. al-guz', also wohl eine systematische Arbeit über die Atomistik, in diesem Buche habe er eine von Abu Hāšim vorgebrachte Frage erledigt. - Der Verfasser hat also eine reiche Litteratur vor sich gehabt, die er teils exerpiert, teils erweitert hat. Die Thatsache, dass Abu Hāšim's Schüler Abu Ishāk und der Verfasser selbst eigene atomistische Werke verfasst haben, ist interessant.

<sup>2)</sup> Der Ausdruck "Frage" wird auf die, mit "Wenn jemand" beginnenden Einwände nur selten gebraucht. In solchen Fällen allein handelt es sich bei dieser Form um wirkliche Einwände.

<sup>3)</sup> Die dieser Untersuchung angehängte Frage auf p. 37 entspricht dem auf p. 36 als Ansichten Abu'l Kāsim's überlieferten; ähnlich auch bei Frage III.

lung der einzelnen Ansichten, Azl genannt<sup>1</sup>), beschränkt sich fast nur auf die beiden entgegengesetzten Anschauungen der Basrenser und Abu'l Kāsim's, selten werden ausführlichere Nachrichten gegeben. Ausser den schon genannten Mu'taziliten werden noch genannt: Abu'l Ḥusain al-Ḥajjāt²), der Lehrer Abu'l Kāsim's, Abu Bekr b. al-lhšīd³), Abu 'Abdallāh Muhammed b. 'Omar al-Ṣaimarī⁴). Von den jüngeren Bagdadenser wird nur Abu Ḥafs al-Kirmīsīnī (Fr. XIV) genannt, von älteren Autoren Ibrahīm, genannt al-Nazzām⁵).

Als Mittel der Beweisführung gebraucht der Verfasser hauptsächlich: Hinweis auf den regressus in infinitum, auf ein Reciproritätsverhältnis, auf gleichzeitige Existenz und Nichtexistenz, die Teilung der Atome, den Sprung, die Koexistenz zweier Körper im selben Ort und zur selben Zeit. Die Bedeutung der einzelnen macht die Inhaltsangabe klar. Dass in diesem scholastischen Werke auch die physikalische Beobachtung, teilweise sogar das Experiment zu den Beweismitteln gehört, verdient hervorgehoben zu werden. Seinen Ausgang für die Beweisführung nimmt der Vorfasser meistens von Disjunktionen<sup>6</sup>) von grösserem oder kleinerem Umfang.

Das System der basrensischen Atomistik, wie es die Zusammenstellung der zerstreuten Aeusserungen unseres Verfassers ergiebt,

<sup>1)</sup> Fr. XIII.

<sup>2)</sup> Ueber ihn Steiner, S. 81.

<sup>3)</sup> Fihrist I, 172 zählt ihn unter die hervorragendsten Mu'taziliten. Ibn Hazm, Milal II, 148 (bei Schreiner Aš'aritenthum S. 86 Anm. 5) betrachtet ihn als Führer einer der 3 Hauprichtungen der Mu'taziliten neben Abu Häsim und Abu'l Käsim, den Führern der beiden anderen Richtungen,

<sup>4)</sup> Er wird mit dem ersteren zusammencitiert Fr. XVII, ebenso werden sie Fihrist 173, 27, 174, 6 zusammengenannt. al-Hasanī f. 9b zählt al-Saimarī (allein diesen Namen führt er auch im Fihrist) unter den Zeitgenossen Abu Hāšim's auf. Mit Abbād b. Suleimān al-Daimarī (Schreiner, Aš'aritenthum S. 88) ist er nicht identisch.

<sup>5)</sup> Ueber ihn Steiner S. 81.

<sup>6)</sup> Manche dieser Disjunktionen betrachtet Schreiner, Jeschu'a S. 28 als eine Einteilung der "Wirkenden"; ich glaube nicht, dass man ihnen diese Bedeutung beilegen kann.

ist eine Combination atomistischer und aristotelischer<sup>1</sup>) Ansichten, der Korpuskularphyik mit der Theorie der substantiellen Formen.

Substanz ist hier dasjenige, was in seiner Existenz einen Raum erfüllt und unmöglicherweise weiter teilbar ist, d. h. die Substanz ist das raumerfüllende (متحية) Atom. Dieses Atom heisst nun ﴿ جُزِء الذي لا يتجزّاً ﴿ جُزِه meistens ja fast immer führt es aber den Namen جوهر d. h. Substanz. Substanz und Atom sind also für unser System vollkommen identisch. Nicht das Atom schlechthin ist جوفر منفرن Dieser Ausdruck deutet im speziellen: "das isolierte Atom" — Auch das Atom nimmt schon einen Raum ein, wenn auch nicht den Makan, den dreidimensionalen Raum. Diesen braucht das Atom nicht. denn er ist ein Körper, nämlich das, was die Dinge am Fallen hindert, worauf sie ruhen. Als raumerfüllendem Atom kommt auch ihm schon eine Quantität, eine gewisse Raumgrösse zu, welche unmöglich sich erst aus der Zusammensetzung, مساحة ergeben kann, vielmehr von dieser schon vorausgesetzt wird. Diesem Attribut des Atoms, der Raumerfüllung, entsprechen gewisse Bestimmungen desselben. Als raumerfüllende Substanz nämlich nimmt es Accidenzen an, ferner verhindert es ein anderes, an seine Stelle treten und schliesslich kann es als raumerfüllende Substanz mit zwei Sinnen so. des Sehens und Tastens wahrgenommen werden.

Wenn das Atom raumerfüllend ist, muss es in einer Richtung sein. Denn allein dadurch wird ein anderes Atom verhindert, seine Stelle einzunehmen und wird gezwungen, in eine der 6 Stellungen zu ihm zu treten. Indes ist zu bemerken, dass nur die wirkliche Einnahme einer Richtung, nicht die

¹) Damit gebe ich kein Urteil über die Quelle des vorliegenden Systems ab; ebenso wenig beabsichtige ich, mit gelegentlichen Citaten aus Aristoteles, die ich allein zur Sacherklärung ohne jeden Anspruch auf Vollständigkeit heranziehe, einer Untersuchung über die Quellen unseres Systems zu präjudicieren. — Bei der hier folgenden Darstellung des Systems gebe ich keine Belege. Die Inhaltsangabe mit Anmerkungen bringt dieselben.

blosse Annahme derselben eine Eigentümlichkeit der Raumerfüllung ist. Ausser diesen beiden Attributen der Raum- und
Richtungeinnahme kommt nun dem Atom noch ein drittes Attribut zu: die Existenz, wugūd, welche ihrerseits die Voraussetzung für die Raumerfüllung ist. Aber auch im Nichtsein
schon hat das Atom unbedingt ein Attribut, das man als sein
Wesensattribut bezeichnen kann, nämlich die Substantialität.

Das Attribut der Richtung hängt ab von einem der Accidenzen der Substanz, dem "Sein" (kaunun) des Atoms, d. h. dem Sein des Atoms in einem bestimmten Sinne oder dem speziellen Sein des Einzelatoms. Dieses "Sein" also hat auf das Attribut der Richtungnahme Einfluss. Solange dasselbe Sein an ihm ist, kann das Ding nicht seine Richtung ändern, und umgekehrt, solange das Atom dieselbe Richtung hat, können nicht verschiedene akwän d. h. Seinsmöglichkeiten an ihm sein. Da die Substanz, wenn sie raumerfüllend ist, auch in einer Richtung sein muss, für die Richtung aber das Accidenz des "Sein" erforderlich ist, so muss sie dieses, während sie sonst alle Accidenzen entbehren kann, unbedingt tragen.

Ueber die Gestalt der Atome erfahren wir in den Masä'il nur beiläufig (Fr. XVIII) dass seine Gestalt am ähnlichsten einem Viereck, resp. Würfel sei. Bei al-Hasanī dagegen ausführlicher f. 27b: "Die Substanz d. h. Atom ist nicht würfelförmig, sondern nur dieser Form ähnlich; nach anderen wieder ist sie kugelförmig, was aber doch deswegen unmöglich ist, weil dann zwischen ihm und den benachbarten sechs Atomen trotz der Berührung sich Zwischenräume ergeben würden." Soviel ist jedenfalls klar, dass eine unendliche Verschiedenheit in den Gestalten der Atome, wie in der griechischen Atomistik nicht angenommen wurde. Die Massigkeit, die sich ja bei Demokrit mit der Grösse ändert, ist hier wie die Grösse, eine konstante, denn die Raumerfüllung wird ausdrücklich sifatun wähidatun, wie die Existenz genannt. - Die Atome alle sind ähnlich, d. h. gleichartig als Atome.

Dass die Atome in einander eindringen, ist selbstverständlich ausgeschlossen, daran hindert ja eben die Raumerfüllung.

Will man also Bewegung und gewisse Prozesse, wie Verdünnung und Verdichtung zugeben, so muss man einen leeren Raum annehmen. Die Diskontinuität der Materie wird in ihren schärfsten Consequenzen vertreten: selbst am Treffpunkt zweier Atome kann ein drittes Atom Platz finden; das bedeutet, dass die Continuität der Materie vollkommen ausgeschlossen ist.

Die Atome erhalten ihre qualitative Bestimmtheit durch Accidenzen und zwar kann jedes Atom jedes Accidenz tragen. Ob das Atom es wirklich auch trägt, kommt dabei gar nicht in Frage, die Fähigkeit dazu besitzt es auf jeden Fall. Die Accidenzen sind etwas durchaus veränderliches, auch ihre Dauer ist der Dauer der Substanz nicht gleich, auf der sie sich befinden, die also ihr Substrat ist, vielmehr dauern sie solange, bis sie durch ihr Gegenteil aufgehoben werden. Die Substanz kann alle Accidenzen, allein mit der schon mitgeteilten Ausnahme, entbehren, da zwischen allen anderen und dem Atom kein innerlicher Zusammenhang besteht, Gott also sehr wohl das eine ohne das andere erschaffen kann.

Was Atome und Accidenzen sind, das sind sie im wesentlichen auch schon im Nichtsein. Zum mindesten ist auch das Nichtexistierende schon ein Ding, es ist vorhanden, nur die äusserliche Existenz fehlt. Es ist dies die Lösung der schwierigen, von Aristoteles in ganz anderem Sinne gelösten Frage, wie aus dem Nichtseienden etwas werden könne, denn aus nichts wird nichts. Es wird also, ungeachtet der Annahme der Schöpfung Gottes, dem in die Existenz zu rufenden Dinge ein Zustand gegeben, der beziehungsweise ist und beziehungsweise nicht ist. Diese Präexistenz im Begriff schliesst aber keineswegs die Schöpfung aus, vielmehr schafft Gott Atome und Accidenzen dadurch, dass er ihnen das Attribut der Existenz verleiht. Die Existenz beruht auf der Schöpferthätigkeit Gottes. Geschaffen werden in diesem Sinne direkt nur Substanzen und Accidenzen, nicht Körper.

Wenn nun die Substanz und das, mit ihr unzertrennlich verbundene, Accidenz des "Seins" zur Existenz geführt ist, so entsteht, wenn zwei Atome mindestens benachbart sind, die Zusammensetzung. Und diese ist das Mittel zur Körperbildung, ebenso wie durch die Trennung der einzelnen Atome die Körper wieder vergehen. Etwas genauer spricht sich über die Bildung des Körpers, d. h. des drei Dimensionen einnehmenden Dinges, aus den Atomen al-Ḥasanī f. 27b. aus: "Wenn dem einen Atom ein anderes zugeordnet wird, so ensteht eine Linie. Wenn 4 in einem Viereck zusammentreten, so entsteht eine Fläche. Wenn auf diesen vier sich vier andere niederlassen, so ensteht ein Körper." Die Mindestzahl der körperbildenden Atome wäre nach dieser Ansicht also 8. — Die auf diese Weise entstandenen Körper nun können ebensowenig, wie die Atome eine Verwandlung erleiden. Es kann also nimmermehr Luft etwa Wasser oder Feuer werden.

Die Vorgänge der Körperwelt vollziehen sich mit physikalischer Notwendigkeit, sie sind notwendig (mūgiban) geschaffen, die Schöpfung durch Gewohnheit (Fi'l bil-'ādati), nicht in notwendiger Existenz, wird in allen Fällen, in denen sie als Erklärung von Naturvorgängen verwandt werden soll, abgelehnt, da sie Regelmässigkeit nicht 'verbürgt. An dem Verlauf aller der Dinge, welche nothwendig existierend sind, kann auch die Thätigkeit Gottes nichts ändern.

Die Einwirkung der Dinge auf einander ist mechanischer Art; sie besteht in Druck und Stoss und dieser gestattet auch eine Fernwirkung mit Hülfe der "Erzeugung". Dieser "Druck", der sich in verschiedenen Formen als Stoss, Widerstand, Schwergewicht, Gleichgewicht äussern kann, ist etwas von aussen kommendes. Er ist die Ursache der Bewegung in weitestem Sinne.

Mit dem Vergehen der Körper vergehen noch nicht die Atome, denn diese ihrerseits dauern noch solange, bis sie durch ihr Gegenteil aufgehoben werden. Diese Dauer beruht nicht auf einer besonderen Ursache, denn dies würde zur fortdauernden Neuschöpfung führen; sie ist nur das Beharren der Existenz. Wenn die Substanz dann vergeht, vergeht sie nicht etwa dadurch, dass Gott sie vernichtet (a'dama) oder dadurch, dass er nicht mehr die Dauer schaffte, vielmehr vergeht sie dadurch, dass ein

besonderes, substratloses Ding, das ihr entgegengesetzt ist, nämlich der "Zustand des Vernichtetseins" al-fanā' sie ereilt. Auf dieses Nichtsein wird Gott gar kein direkter Einfluss eingeräumt. "Das Sein ist durch einen Schöpfer (fā'il), das Nichtsein durch ein blosses Ding, nämlich das Vergehen, welches den Gegensatz zur Substanz bildet". Und darin liegt es auch begründet, dass die Atome zur selben Zeit alle vergehen müssen, denn Gott hat eben nicht den Einfluss, ein Atom ohne das andere zu vernichten. Auch in dem Begriffe des Vernichtetseins liegt nichts, was ihm eine spezielle Geltung für einen gewissen Teil der Atome verleiht.

Diese kleine Skizze kann die Tendenz zeigen, die in diesem System lebt. Wenn auch die Freiheit des göttlichen Schaffens ausdrücklich betont wird (z. B. p. 15, 1. 16, 2-8) so findet sie doch ihre Grenze an der physikalischen und logischen Mög-الوصف بالقدرة على المحال محال . "Gott die Macht über das Unmögliche zuzuschreiben, ist unmöglich. " (Fr. XVII) "Die Macht des Schöpfers erstreckt sich auf das Ding nur inbezug auf die Schöpfung; denn wenn sie ohne jede Einschränkung über diesen Zummenhang hinausgeht, so würde es nötig sein. dass das Wesen von dem Schöpfer in jeder Beziehung abhängt, und dies würde dann zu dem Glauben an die Möglichkeit eines solchen Zusammenhanges führen. Der Glaube kommt ja zu diesem Urteil nur, weil er ohne Einschränkung über eine Beziehung hinausgeht." (Fr. XVII, 1. Beweis). Durch diese Grundtendenz wird die Frage nach den Quellen verwickelter, denn das metaphysische Interesse der Mutakallimun an einer Atomistik in dieser Form ist nicht ohne weiteres klar. Der Unterschied des vorliegenden Systems von der asfaritischen Atomistik (siehe oben S. 5) liegt in der ganzen Grundtendenz, aber auch in der Einzelausführung.

Mit einigen Worten möchte ich noch auf die Stellung Abu'l-Kāsim's zur Atomistik eingehen. Frage VI, hören wir, von diesem die Ansicht ausgesprochen: "Das Atom hat noch keine Qualität" oder Frage V: "Das Atom nimmt erst dann einen

Raum und eine Richtung ein, wenn ein anderes neben ihm ist. Hasanī f. 27b: "Atome übereinander sind zum Körperbau nötig." Aus solchen Aussprüchen Abu'l-Kāsim's könnten wir den Eindruck gewinnen, dass auch er Atomist war und zwar ein Vorläufer der späteren atomistischen Schule bei den Aš'arîten, welche Position und Ausdehnung dem an und für sich quantitätslosem Atom erst bei seiner Vereinigung mit einem anderen zuerteilte. Dem steht entgegen, dass Abu'l Kāsim die Gleichheit der Substanzen (Frage I) und den leeren Raum ablehnte (Frage IV). Man muss bei ihm an starke, aristotelische Beeinflussung denken. Nach aristotelischem Vorbilde giebt er die Verwandlung von Wasser und Luft ineinander zu. Dieses findet seine Erklärung damit, dass er alle Körper aus den vier gleichen Naturzuständen, warm, kalt, nass und trocken, entstehen lässt. Dass er jedenfalls der Willkür Gottes mehr überlassen hat, geht daraus hervor, dass er Gott auf die "Dauer" (Frage XIV) und auf den Zustand des Vernichtetseins, (Frage XVI und XVII) Einfluss einräumt. Zuverlässiges können wir nach unserer Quelle über Abu'l-Kāsim nicht sagen. Sie ist ja eine Darstellung des Systems Abu-Hāšims: Abu'l-Kāsim findet doch nur in polemischer Absicht Erwähnung.

Ich gehe nun zur Darstellung des Inhalts der einzelnen Untersuchungen über.

## Untersuchungen über die Aehnlichkeit der Substanzen<sup>1</sup>).

Unsere Lehrer, (gemeint sind die Basrenser Mu'taziliten) sind der Ansicht, dass die Substanzen allesamt eine Art

1) Die in unserem Text weit häufiger, als die eigentliche Bezeichnung für das Atom gewählte Bezeichnung الجزء الذي لا يتجزأ mit "Substanz" ist auch sonst ganz gewöhnlich, wie Averroës mitteilt (bei Munk, Guide des Égarés S. 186 Anm. d. S. 185). Dazu Hasanī f. 27a: "Die Substanz ist dasjenige, was in seiner Existenz Raum erfüllt und dessen Teilung unmöglich ist." Von den karäischen Uebersetzern wird "Substanz" durchgehends mit דק oder חתיכה d. i. Atom übersetzt, s. Schreiner, Kalām S. 37 ff. — Von den beiden Hauptbedeutungen, die Aristoteles für die Substanz angiebt, (Metaph. IV, 2, 1017 b. 23) kommt für die Masa'il nur diejenige in Betracht, wonach die Substanz, das letzte Raumerfüllende (το ὑποκείμενον, hier المتحيين, s. Schreiner, Kalām S. 8 Anm. 2) ist das, was nicht von einem anderen ausgesagt wird. Siehe z. B. auch al-Īgī, ed. Soerensen p. 14 und p. 18 الجوهر هو المتحيّن und Josef al Başīr (bei Schreiner, Kalām, S. 37 Anm. 6): "Substanz ist, was einen Raum einnimmt." - Die Substanz ist ferner der beharrliche, reale Träger der Accidenzen, als solcher auch ausdrücklich als Substrat bezeichnet (z. B. Fr. XIV u. XVI). — Die Substanz wird p. 22, 10 auch dasjenige genannt, "was die Gegensätze annehmen kann", entsprechend einer aristotelischen Erklärung, die aber nach Zeller II, 2 S. 308 Anm. 1 der Definition der Materie sehr nahe kommt; aber Materie ist ja in unserem System auch die Substanz nur; sie ist entsprechend der mechanischmaterialistischen Gesammtauffassung nur atomisierter Stoff, stoffliches Atom. - Die Unteilbarkeit der Substanz wird nirgends bewiesen, sondern stets vorausgesetzt, dagegen Hasanī f. 27 b: "Die einfache Substanz (d. h. das Atom; hier mit dem Ausdruck جوهر فرد bezeichnet, während sich in den Masa'il diese Bezeichnung, weil einer späteren Zeit angehörig, nicht findet) kann nicht weiter geteilt werden; al-Nazzām sagt, es kann bis ins Unendliche geteilt werden (Schreiner, Kalam S. 9 Anm. 1 und 3); ein Teil stimmt dem zu, die Philosophen nicht. Nach unserer Meinung wäre die Substanz, wenn sie teilbar wäre, zusammengesetzt, und die Teilung eines bilden¹), d. h. gleichartig sind. Abu'l Kāsim al Balhī ist der Meinung, dass die Substanzen verschieden sind, ebenso wie sie ähnlich sind. Und zwar hat er in seinen Büchern im Beweis für die Unkörperlichkeit Gottes gesagt: "Nur das ist ein Körper, was ein Analogon hat". Und daraus folgt, dass es möglich ist, dass ein Körper von dem anderen verschieden ist; jedoch ist es auch möglich, dass er ihm ähnlich ist.

Die Richtigkeit der basrensischen Ansicht wird folgendermassen bewiesen:

I. Zwei Substanzen können bei der Wahrnehmung mit einander vertauscht werden, trotzdem wir eine gewisse Verschiedenheit kennen, oder, wie man das auch ausdrücken kann, trotzdem kein Zusammenhang zwischen ihnen besteht<sup>2</sup>). Die Vertauschbarkeit aber bei der Wahrnehmung beruht auf einer Gleichheit in bezug auf dieselbe. Die Gleichheit in bezug auf die Wahrnehmung wiederum auf dem gemeinsamen Besitz der Folgerung des Wesensattributes<sup>8</sup>), da die Wahrnehmung mit ihrem

jeden Körpers unmöglich, da sie ja ins Unendliche geht. Und so wäre die Ansicht vom Sprung nötig." — Ich behalte die Bezeichnung Substanz für das Atom bei; gemeint sind durchwegs Atome.

<sup>1)</sup> Dass dies einer Behauptung der Atomistik gleichkommt, ist aus Aristoteles, Physik I, 2. 184 b zu ersehen; dazu die arabische Uebersetzung des Abu'l Husain Muhammed 'Ali al-Başrı (Steinschneider: Die arabischen Uebersetzungen; XII. Beiheft zum Centralblatt für Bibliothekswesen S. 53) mscr. orient. Leyden 1433 f. 2 a: وَلَى كَانَتُ عَيْمُ مَا قَالَ دَيمَقْرِيطُس وَاحِدَةً فَي الْجَنَس اللّا أَنّها فَي الْحَوْنِ عَلَى مَا قَالَ دَيمَقْرِيطُس وَاحِدَةً فَي الْحِوْرَةُ مَخْتَلَفَةً وَلَى السَّكِلُ أُو فَي الصورة مَخْتَلَفَةً لَا اللهُ اللهُ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nur ein solcher Zusammenhang pflegt sonst die Vertauschbarkeit zu begründen.

<sup>3)</sup> Gemeint ist die Raumerfüllung, (siehe p. 3, 20—22. 4. 7—22. 19, 1—2. 20, 1—20. 40, 5), während das Wesensattribut der Substanz die Substantialität ist. Die Substanz hat nach 8, 7 überhaupt 4 Attribute: Substantialität, Raumerfüllung, Existenz und Richtung. Diese Attribute

Objekte durch diese verknüpft ist<sup>1</sup>). — Der gemeinsame Besitz der Folgerung des Wesensattributes aber bedingt die Aehnlichkeit.<sup>2</sup>)

sind die Eigenschaften, welche Aristoteles (bei Zeller II, 2, S. 205 Anm. 1) als καθ' αὐτὸ ὕπαρχον, πάθος καθ' αὐτὸ dem συμβεβηκίς gegenüberstellt. Man muss sich aber hüten, daraus folgernd, sie alle als Wesensbezu betrachten. عفات الذات zu betrachten. Wesensattribut ist in diesem System (siehe z. B. S. 5, 8, 18, 21-19, 1; siehe auch Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām aus dem 11. Jahrhundert. SWAW. B. 71 S. 190) dasjenige Attribut, das so lange, wie das Wesen, d. h. im Sein und Nichtsein, bleibt, vgl. Hasanī f. 45a: أبو على وأبو هاشم والصفة الذاتية التي متى علم الموصوف علم عليها موجودا أو معدوما والمقتصاة هي التي متى [مما] صحَّت جبت. — Die Folgerung des Wesensattributes wird die Raumerfüllung darum genannt, weil sie in der Existenz der Substanz sofort auftritt und die Unterscheidung der Substanz von der Nichtsubstanz bewirkt (p. 8, 14-9, 3. 18, 9 und andere). Die Bedeutung der Raumerfüllung für die Substanz ausser den angegebenen Stellen zu ersehen aus S. 20 Anm. 2. صفة مقتصاة عن صفة الذات Bezeichnet wird dieses Attribut auch mit صفة مقتصاة oder مفة مقتصاة عبى أخص أوصافع. Aber auch der Ausdruck, dass لما هو deutlicher erklärt durch p. 38, 19) لما هو عليه في ذاته (لنفسه أو لما هو عليه في نفسه oder Fr. XVII عليه من صفة الذاتية ist, bedeutet, dass es als Folgerung eines Wesensattributes oder auf Grund eines solchen ist. Diese Bedeutung für diesen Ausdruck beweist Unter-عليه في suchung VIII, wo von der Grösse gesagt wird, dass sie لما هو عليه في sei, während es von der Raumerfüllung, die mit ihr identisch ist, gewöhnlich heisst, sie sei die Folgerung des Wesensattributes.

1) Siehe p. 3, 21-22. 5, 5. 23, 9 ff. 40, 7.

<sup>2)</sup> Vgl. Šahrastānī ed. Cureton p. 58, Jeschû'a bei Schreiner S. 82, Īģī. S. 14. Hierzu und überhaupt zu diesem Beweise siehe Hasanī f. 21 a: "Alle Substanzen sind gleich, Abu'l Ķāsim meint, sie sind verschieden, und dieser Meinung schliesst sich ein Teil von ihnen an. Wir aber sagen: Gleichheit heisst die Möglichkeit, dass eine der beiden Wesenheiten die andere in dem ersetzt, was für sie notwendig, möglich und unmöglich ist; die Gleichheit tritt aber infolge eines Wesensattributes ein. Abu'l Kāsim dagegen meint, die gleichen Wesenheiten müssen an allen Attributen gemeinsamen Anteil haben, ausser an Zeit und Ort. Darauf antworten wir, dies ist nach der Erklärung, die wir erwähnt haben, nicht nötig.

Das Ding wird wahrgenommen in dem aus seinen Wesensattribut gefolgerten Attribut:

- 1) Wie wir die Existenz des Wahrgenommenen bei der Wahrnehmung kennen, kennen wir bei der Wahrnehmung auch die Verschiedenheit von anderen Dingen. Die Wahrnehmung muss also ihr Objekt entweder in seiner Existenz oder in dem Attribut erfassen, durch welches es von anderen Objekten verschieden ist. In bezug auf seine Existenz kann das Ding nicht wahrgenommen werden, denn dann müsste alles Existierende und zwar mit allen Sinnen in gleicher Weise wahrgenommen werden; sc. also bleibt nur übrig, dass die Wahrnehmung an dem unterscheidenden Attribute haftet<sup>1</sup>) und dies ist eben die Folgeruug seines Wesensattributes.
- 2) Wir kennen bei der Wahrnehmung der Substanz 3 Attribute: Raumerfüllung, Existenz und Richtung. An das Attribut der Existenz kann, wie schon erwähnt, die Wahrnehmung nicht geknüpft sein, ebenso wenig an die Richtung, da wir sonst zwischen demselben Ding, wenn es sich in verschiedenen Richtungen befindet, unterscheiden müssten. Also muss sie an die Raumerfüllung<sup>2</sup>) geknüpft sein, dasjenige Attribut, durch welches

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 18 Anm. 3 und nächste Anmerkung.

<sup>2)</sup> Die Bedeutung der Raumerfüllung im System der Atomistik ist ersichtlich aus Munk, Guide I S. 185 Anm. 3, aus Lasswitz, I S. 139. Die Annahme der Raumerfüllung als einer Supposition des dreidimensionalen Raumes findet sich auch in unserer Darstellung, z. B. 42, 8-9, wohl zu beobachten, in einer der mittleren Untersuchungen. - Ich bin von der seit Munk gebräuchlichen Uebersetzung "Position" abgewichen und übersetze Winkelbrand folgend (Geschichte der Philosophie S. 32, 33) mit "Raumerfüllung" im Sinne von Grösse und Körperlichkeit. Denn Dimension, Grösse wird in unserem System Untersuchung VIII schon dem Atom gegeben, soll, wie ausdrücklich hervorgehoben wird, nicht auf der Zusammensetzung beruhen (vgl. dagegen Maimonides in der Darstellung der 1. Prämisse der Mutakallimūn Dalālat al hā'irīn, I., c. 73 und dazu Schreiner, Kalām S. 45 Anm. 3) und die Raumerfüllung wird an der betreffenden Stelle auch ausdrücklichen zuch, Grösse, Dimension genannt. Ausdrücklich wird ferner von der Raumerfüllung gesagt (Untersnchung XVII), dass eine ihrer speziellsten Eigenschaften sei, dass das Ding eine Richtung nicht bloss an-, sondern wirklich einnehme.

die Substanz von anderen unterschieden wird, und also die Folgerung seines Wesensattributes.

- 3) Bei der Wahrnehmung kennen wir das Ding, wie schon gesagt wurde, in bezug auf das Attribut, durch welches es sich von anderen unterscheidet. Denn die Wahrnehmung giebt uns die Kenntnis der Aehnlichkeit und der Verschiedenheit. Würde die Wahrnehmung ausser an dieses Attribut, das die Folgerung seines Wesensattributes ist, noch an ein anderes geknüpft sein, so würde sie mit mehr als einem verbunden sein und also zum Wissen werden.
- 4) Die Attribute des Objektes, durch welche die Wahrnehmung mit dem Dinge verknüpft sein könnte, könnten sein:
  a) ein Attribut, das von Gott kommt; als solches kommt das Attribut der Entstehung¹) in Betracht; für dieses aber gilt dasselbe, was wir schon vom Attribut der Existenz gesagt haben.
  b) ein Attribut, das von einem Begriffe²) einer Ursache herrührt; dann müssten wir aber die Substanz ihrer Richtung nach wahrnehmen³), was wir schon zurückgewiesen haben. Ferner müssten

ganze Darstellung des Systems, wie es aus der Inhaltsangabe ersichtlieh wird, zeigt auch, dass unser System durchaus nicht punktuelle, sondern körperliche, raumerfüllende Atome annimmt. Die Bedeutung dessen kann aus Lasswitz I. 133 139 ersehen werden. — Dass die Raumerfüllung nächst der Substantilität die wesentlichste Eigenschaft der Substanz ist, sahen wir schon oben S. 17 Anm. 1, S. 18 Anm. 5. Sie wird ein einheitliches Attribut, wie die Existenz genannt (p. 10, 8), während sie in der griechischen Atomistik verschieden ist.

¹) Die Substanzen entstehen durch die Schöpfung des Agens: "Die Existenz ist durch einen Wirkenden" (23, 6. Fr. XIV, Fr. XV, auch Jeschu'a bei Schreiner S. 39), oft auch in anderen Fassungen. Ausführlich siehe zu Untersuchung III.

<sup>2)</sup> Ueber den Begriff, معنى, von Schreiner Ding, auch bestimmendes Ding übersetzt, s. Schreiner Jeschu'a S. 28. Unter dem "Begriff", "Ding" wird alles zusammengefasst, was als Ursache einer Eigenschaft des Körpers von aussen kommt, also auch die Accidenzen z. B. "Sein" (siehe folgende Anmerkung), Schwärze und Weisse (z. B. p. 5, 20. 6, 16. 9, 6). Siehe auch Ḥasanī f. 45a: الصغة البعنوية كلّ صغة أرجبها معنى.

<sup>\*)</sup> Das Attribut der Richtung hängt ab von einem Accidenz der

wir dann den Menschen wahrnehmen inbezug auf alle Attribute, die er durch Begriffe erhält. c) ein Attribut, das weder vom Wesen, noch von der Ursache herrührt; dann müssten wir den Schöpfer bei der Schöpfung und den Wahrnehmenden bei dem Wahrnehmen wahrnehmen¹). d) Das Wesensattribut²). Ein mit dem Wesen zusammenhängendes Attribut aber kennen wir ausser der Raumerfüllung bei der Wahrnehmung nicht³), müssten es aber kennen, da eine Verwechslung hier ausgeschlossen ist. Besitzen wir aber kein Wissen von dem Ding in Bezug auf ein Attribut, so können wir es in bezug auf dieses doch nicht wahrnehmen. — Die Wahrnehmung kann also mit dem Wesen nur verknüpft sein in bezug auf die Folgerung des Wesensattributes.

Der Schluss von der Vertauschbarkeit auf die Aehnlichkeit berechtigt nicht zu dem von der Unterscheidbarkeit, z.B. zwischen schwarzer und weisser Substanz, auf die Verschiedenheit<sup>4</sup>):

1) Die Vertauschung ist nur dann ein Hinweis auf die Aehnlichkeit, wenn sie sich von nichts anderem, als der Aehnlichkeit herleiten lässt. Da die Unterscheidung zwischen schwarzer und weisser Substanz aber von der in ihnen vorhandenen Farbe, nicht auf einer wesenhaften Verschiedenheit beruht, so beweist sie nicht die Verschiedenheit. 2) Beim Tasten werden selbst schwarze und weisse Atome mit einander verwechselt. 3) Die jetzt weisse Substanz war kurze Zeit früher schwarz, die Ver-

Substanz, nämlich dem "Sein" (siehe Untersuchung VII Unters. XIII) also von einem Ding, Begriff.

<sup>1)</sup> Nach dieser Uebersetzung punktiere ich auch مُحْدِثًا und مُدْرِكًا

<sup>2)</sup> Gemeint ist die Substantialität, s. oben S. 18 Anm. 3.

<sup>3)</sup> Nach S. 20 kennen wir bei der Wahrnehmung der Substanz nur drei Attribute. Raumerfüllung, Existenz und Richtung, während sie doch vier hat, nämlich noch die Substantialität. Diese, das Wesenattribut, kennen wir bei der Wahrnehmung nicht, darum können wir nicht in bezug auf sie das Wahrgenommene wahrnehmen.

<sup>4)</sup> Die Frage wird am Schluss als erste unter den drei, der Untersuchung angehängten Fragen aufgezählt, sie entspricht also einem thatsächlichen Einwand.

tauschung betrifft also gleichfarbige Substanzen, ebenso wie verschiedenfarbige. 4) "Dieses ist nur eine Vervollkommnung des von uns erbrachten Beweises von der Vertauschung und bildet keinen Einwand gegen denselben". Denn 2 Wesen können sehr wohl dieselbe Bestimmung (Eigenschaft) tragen, bei beiden wird es auf verschiedene Weise erwiesen<sup>1</sup>). 5) Da diese Substanzen, wenn sie farblos wären, vertauschbar und also auch ähnlich wären, muss dasselbe auch zutreffen, wenn sie verschieden an Farbe sind. Da die Aehnlichkeit auf einer aus ihrem Wesen abgeleiteten Bestimmung beruht (d. i. die Folgerung ihres Wesensattributes)<sup>2</sup>), so wird sie auch durch die verschiedenen Begriffe nicht geändert.

II. Wären die Substanzen verschieden, so müssten sie sich in einem Merkmal, einer Bestimmung, unterscheiden, und die Unterscheidung in diesem Merkmale müsste ihre Verschiedenheit bewirken und anzeigen. Wie sollten sie sich aber in einem Merkmale unterscheiden, da sie in Substantialität, Raumerfüllung und Annahme von Accidenzen übereinstimmen. Diese letzte ist eine Bestimmung, die dem Attribut der Raumerfüllung sich anschliesst<sup>3</sup>), sodass alles, was Raum einnimmt, auch sie besitzen muss. Ist nun allerdings, abgesehen von der Zusammensetzung<sup>4</sup>), bei der allein 2 Substrate dasselbe Accidenz haben,

¹) Also kann hier bei scheinbar verschiedenen doch dieselbe Eigenschaft vorliegen. Dies ist der einzig befriedigende Sinn, den die Stelle für den Zusammeuhang ergiebt.

<sup>2)</sup> Siehe oben S. 18 Anm. 3.

<sup>3)</sup> Die Beziehung zwischen den Attributen und Bestimmungen zeigt Hasanī 45 a: "Attribut ist jedes Ding, das zum Wesen hinzutritt, kein Wesen ist, aber mit diesem gewusst wird. Bestimmung ist ein Ding, das zum Wesen hinzutritt, kein Wesen ist, mit dem Wesen noch nicht gewusst wird, da es nur gewusst wird bei zwei verschiedenen Dingen". Die Bestimmungen nehmen also eine Mittelstellung zwischen Attributen und Accidenzen ein. Als Bestimmungen, die aus der Raumerfüllung folgen, werden sonst (p. 12, 9—12) aufgezählt: Annahme der Accidenzen, Wahrnehmbarkeit mit 2 Sinnen und Raumbehauptung. Auch daraus ergiebt sich, welche Bedeutung der Raumerfüllung in unserem System zukommt,

<sup>4)</sup> Ueber die Zusammensetzung siehe zu Unters. XIII.

dies sonst nicht gewöhnlich, so fällt damit die Uebereinstimmung in der Annahme von Accidenzen noch nicht weg. Diese bedeutet ja für uns nur, dass wenn ein Accidenz einem Substrat zukommen könnte, dessen Raumerfüllung auch genügen würde, es wirklich anzunehmen<sup>1</sup>). Ferner ist es ja inbezug auf das Wesen ganz gleich, ob in 2 Substraten auch reell dieselben Accidenzen existieren oder nicht<sup>2</sup>). Darum beweist auch die gleiche Fähigkeit zur Annahme der gleichen Accidenzen die Gleichheit der Substanzen, weil sie von einer zufälliden Gleichheit der Accidenzen nicht abhängig ist, während die Gleichheit des Objectes darum nicht die Verschiedenheit zweier Willensäusserungen aufheben kann, weil diese Gleichheit eben keine wesentliche ist, da sie ja ohne dieses gemeinsame Objekt bei den beiden Willensäusserungen nicht vorhanden ist.

Hieran wird folgender ähnlicher Beweis geschlossen. Alle Substanzen haben 4 gleiche Attribute: Substantialität, Raumerfüllung, Existenz und Richtung; keine Substanz besitzt ein anderes Attribut. Da die Substanzen also in allen Attributen übereinstimmen, ist die Unterscheidung in irgend einem ausgeschlossen, und, da dies die Voraussetzung für die Verschiedenheit ist, damit auch diese.

III. Die Substanz unterscheidet sich von der Nichtsubstanz durch ihre Substantialität und ihre Raumerfüllung, und zwar dementsprechend, dass die Substanzen in der Existenz in beiden

<sup>1)</sup> Siehe hierzu S. 22 Anm. 4.

<sup>2)</sup> Die Verbindung der Accidenzen mit den Substanzen beruht also nicht auf irgend welcher organischen Beziehung der beiden, sondern ist als ein rein mechanischer Prozess gedacht, der sich für jede Substanz inbezug auf jedes Accidenz in der gleichen Weise auf Grund der Raumerfüllung vollziehen kann. Nur eine Ausnahme wird gemacht. Manche Accidenzen setzen doch eine gewisse Disposition بنين voraus; so heisst es am Schluss dieses Kapitels: "Auch die Mineralteilchen könnten unter der Bedingung Leben, Wissen und Macht annehmen, dass sie sich nämlich mit Seelenteilchen, تُجزاء القلب, zu einer speziellen Form vereinigen würden". Vgl. zu dieser letzteren Anschauung noch zu Untersuchung XIII.

übereinstimmen, in der Nichtexistenz nur in der Substantialität<sup>1</sup>), wobei es aber bekannt ist, dass sobald sie existieren, auch ihre Raumerfüllung und die Uebereinstimmung in derselben nötig ist. Was die Substanz von dem ihm verschiedenen unterscheidet. muss sie mit dem verbinden, was diese Eigenschaft gemeinsam Dasselbe Attribut, d. i. in der Existenz Submit ihm hat. stantialität und Raumerfüllung, macht die Verschiedenheit, ebenso aber auch die Gleichheit aus. Dass aber neben der Substantialität die Raumerfüllung die Verschiedenheit begründet, geht daraus hervor, dass, wenn wir die Raumerfüllung der Substanz und kein anderes Attribut derselben erkennen, wir sie schon von dem ihr verschiedenen unterscheiden können. Die Kenntnis der Verschiedenheit ist eine Ableitung aus der Kenntnis des Unterscheidenden. - Dazu kommt, dass diese Unterscheidung nicht eintreten kann

- a) wegen ihrer Entstehung, weil sie auch vor der Entstehung von anderen verschieden ist, weil dann alles entstandene ihr gleich sein müsste, und dann das Ding im Nichtsein von seiner Beschaffenheit im Zustande des Seins (und umgekehrt) verschieden sein müsste.
- b) wegen eines Attributes, das ihr wegen einer Ursache zukommt. z. B. nicht wegen der Richtung, weil die Substanz verschieden bleibt, trotz des Richtungswechsels, nicht aber möglich ist, dass die verschiedenen Richtungen immer aufs neue die Verschiedenheit erzeugen, weil sonst dieselbe Bestimmung auf entgegengesetzte Attribute zurückgehen müsste, und weil ferner die Substanz auch im Nichtsein, wo sie keine Richtung hat von anderen unterschieden ist.
- c) wegen der Existenz eines Begriffes, dass z. B. gesagt würde, das Schwarze unterscheidet sich von dem Weisseu durch die Existenz der Schwärze bei ihr. Ein solcher Begriff kann für die Unterscheidung nicht das massgebende sein, teils wegen der unter a und b auseinandergesetzten Gründe, ferner auch deswegen, weil zwei Substanzen, die in der Farbe verschieden,

<sup>1)</sup> Dagegen Abu 'Abdallāh in Aşl zu Frage III,

in Geschmack und Geruch aber gleich wären, wenn solche Begriffe massgebend wären, ähnlich und verschieden wären. Wenn nun das ihnen in gleicher Weise entgegengesetzte hinzuträte, würde es sie in einer Beziehung, insofern sie gleich sind, aufheben, nicht aber in der anderen; sie würden also zugleich existierend und nichtexistierend sein.

Die Substanz kann also, da es eine andere Bedingung sonst nicht giebt, von dem von ihr verschiedenen nur verschieden sein — durch ihre Substantialität und ihre Raumerfüllung Diese Uebereinstimmung in ihnen führt nur darum zur Gleichheit der sie besitzenden Substanzen, weil, wie die Substantialität, auch die Raumerfüllung ein einheitliches Attribut ist, das nicht bei den verschiedenen Substanzen verschieden ist, sodass man verschiedene Grade der Raumerfüllung<sup>1</sup>) unterscheiden könnte<sup>2</sup>).

## II. Untersuchung über diejenigen Attribute, auf denen die Aehnlichkeit und die Verschiedenheit beruht.

Nach den Basrensern ist für die Aehnlichkeit die Uebereinstimmung im Wesensattribut und dessen Folgerung ausschlaggebend. Nach Abu'l Kāsim ist die Uebereinstimmung in allen Attributen ausser Ort und Zeit nötig.

Früher ist schon erklärt worden 3), dass die Aehnlichkeit nur auf dem beruht, dessen Kenntnis die Voraussetzung für die Kenntnis seiner ist. Da wir nur allein auf Grund des Wesensattributs und seine Folgerung, ohne Kenntnis der anderen Attribute die Aehnlichkeit feststellen können, z. B. bei zwei Schwärzen allein auf Grund ihrer Schwärze und des daraus gefolgerten, so

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 20 Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der hier folgende, in der Inhaltsangabe übergangene Abschnitt enthält die Zurückweisung des Vorwurfs, dass der ganze III. Beweis nur eine Umbiegung des I. sei, der von der Wahrnehmung ausging.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei Gelegenheit der Verschiedenheit p. 9, 2: Die Kenntnis der Verschiedenheit ist abgeleitet von der Kenntnis dessen, was die Verschiedenheit bewirkt.

ergiebt sich, dass die Aehnlichkeit allein auf dem Wesensattribut und seiner Folgerung beruht.

### III. Untersuchung über die Substanz im Nichtsein 1).

Unsere beiden Lehrer Abu 'Alī und Abu Hāšim sind der Ansicht, dass die Substanz im Nichtsein Substanz ist. Dasselbe sagt auch Abu 'Abdallah und bisweilen lässt er in sein System2) Aeusserungen einfliessen, aus denen klar hervorgeht, dass auch das Nichtseiende das Attribut der Raumerfüllung erhält, die daraus sich ergebende Bestimmung der Raumbehauptung aber, d. h. dass es etwas ähnliches hindert an seine Stelle zu treten, der Substanz nur in ihrer Existenz zu teil werde. So macht er die Existenz zur Bedingung für diese Bestimmung, sowie für die der Annahme von Accidenzen und die der Wahrnehmungsmöglichkeit der Substanz mit zwei Sinnen<sup>3</sup>). Unser Lehrer Abu Ishāk ist der Meinung, dass das Nichtseiende in der Nichtexistenz kein spezielles unterscheidendes Attribut hat, sondern seine Unterscheidung auf einem erst eintretenden Attribut beruht, sodass der Substanz kein Attribut ausser Raumerfüllung, Existenz und Richtung zukommt und die Unterscheidung allein auf der Raumerfüllung beruht4). Abu'l Kâsim ist der Meinung, dass dem

¹) Die Frage ist schon ausführlich behandelt von Steiner S. 81, Frankl, Ein mu'tazilitischer Kaläm S. 185, Schmölders, Essai sur les écoles philosophiques chez les Arabes S. 146 ff. Die Angaben Šahrastānīs' (Haarbrücker S. 79 ff.) werden hier mehrfach korrigiert, vor allem zeigt sich, dass Abu Hāšim und Abu 'Alt die Ansicht Abu'l Huşain al-Hajjāt's vertreten. Die Bedeutung dieser Frage im Gesammtsystem erläutert Steiner a. a. O. S. 82. Sie tritt besonders in der ersten der angehängten Fragen hervor, die man gut thut, schon hier heranzuziehen.

<sup>2)</sup> Beachte den hier angewandten Ausdruck: يتجرى في كلامه ما كلام أبي القسم يقتضى نالك: — Ich stelle dazu Fr. XV: كلام أبي القسم يقتضى نالك. 3) Ueber diese siehe oben S. 23 Anm. 3.

<sup>4)</sup> Siehe zu dieser Ansicht den dritten Beweis S. 26 und Hasanī f. 27a: "Nach den Basrensern kommt der Substanz darin, dass sie Substanz

Nichtseienden nicht die Bezeichnung Substanz und Accidenz zu geben ist und er enthält sich von jeder anderen, ausser Ding<sup>1</sup>), Willensobjekt, Wissensobjekt, Ding dem etwas zu Grunde liegt<sup>2</sup>). Bisweilen nennt er es auch "bestehend"<sup>3</sup>), wobei er aber das "Bestehen" anders versteht wie wir.

I. Beweis für die basrensische Ansicht: Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach; sie muss also Substanz bleiben, solange ihr Wesen dauert; ihr Wesen hört in keinem Zustande auf Wesen zu sein, also muss auch die Substanz Substanz in allen Zuständen bleiben, auch im Nichtsein.

Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach. Nicht ist sie Substanz durch ihre Existenz oder durch ihre Entstehung in bestimmter Beziehung, oder durch ihr Nichtsein<sup>4</sup>). Auch ist sie nicht Substanz dadurch, dass sie in bestimmter Beziehung nicht existiert, d. h. durch die Nichtexistenz eines bestimmenden Dinges. Denn ein solches Ding kann nicht eine solche ausschliessliche Geltung haben, dass es allein die Substantialität dieses Wesens

ist, ein Attribut zu, welches sowohl in der Existenz, wie in der Nichtexistenz, besteht. Nach Abu Ishāķ b. 'Ajjāš unterscheidet sie sich von anderem durch ein erwartetes Attribut, nämlich die Raumerfüllung, Nach unserer Meinung kann die Substanz auch im Nichtsein gleich und verschieden sein, also muss sie schon im Nichtsein ein Attribut haben, durch welches sie sich unterscheidet." Abgelehnt wird von Abu Ishāķ b. 'Ajjāš als Attribut die Substantialität.

 $<sup>^{1})</sup>$  Dazu Šahrastānī a. a. O. Īģī p. 244 und Ḥasanī nāchste Anmerkung.

<sup>2)</sup> Hasanī 44b: "Die meisten sind der Ansicht, das Nichtseiende wird definirt als Ding. [Im Mscr. fehlt ein Name] sagt: Nein. Ich sage, das Wichtigste, was davon ausgesagt wird, ist: Das Erkennbare, das nicht existiert." Aussergewöhnlich ausführlich referirt Hasanī auch f. 27a im Substanzenkapitel. Die Nachricht Sahrastānī's (Haarbrücker I S. 76) über Hisām b. 'Amr al-Fūtī's Ansicht in dieser Frage wird bestätigt; von al-Hajjāt ausgesagt, dass er sogar den Körper im Nichtsein für möglich hielt. — Von der Ansicht, dass das Nichtseiende etwas erkennbares sei, gehen Beweis III bis VI aus.

<sup>3)</sup> Šahrastānī, Haarbrücker I, 79 und darüber Steiner S. 81.

<sup>4)</sup> Die Abweisung dieser nach der bekannten Disjunktion vorhandenen Möglichkeiten giebt nichts neues,

im Gegensatz zu anderen herbeiführte<sup>1</sup>), alle Wesen müssten also Substanzen sein. Ueberhaupt macht das Nichtsein die Ausübung einer Wirkung unmöglich, wie wir es bei dem nichtexistierenden Willen sehen, mit dem man nichts wollen kann, eben darum weil er nichtexistierend ist. Ein solches Ding, das, sobald es existiert, die Substantialität des Wesens nicht mehr zur Folge hat, giebt es auch garnicht. Ferner müsste dann auch die Schwärze wegen der Nichtexistenz eines Dinges Schwärze sein; würden dann beide Dinge, das die Substantialität und das die Schwärze durch sein Nichtsein bewirkende, nicht existieren, so würde dasselbe Wesen Schwärze und Substanz sein, was wegen der bald auseinander zusetzenden Gründe<sup>2</sup>) nicht geht.

Die Substanz kann auch nicht Substanz sein wegen der Existenz eines Begriffes oder Dinges. Dieser Begriff müsste das spezielle Attribut, durch welches er die Substantialität bewirkt, wiederum durch ein Ding besitzen, ebenso, wie die Substantialität durch ein Ding herbeigeführt wird. Dies würde zu einer unendlichen Zahl von bestimmenden Dingen führen. Dieses Ding müsste ferner, um eine spezielle Geltung für bestimmte Wesen zu haben, ein Zustand<sup>8</sup>) in der Substanz sein, würde als solcher dann Substantialität und Raumerfüllung voraussetzen. Da nun aber diese wiederum, wie wir es hier glauben, des Begriffes bedürfen, so würden die beiden sich gegenseitig voraussetzen, was ebenso unmöglich ist, wie das ein Ding sich selbst voraussetzt. Schliesslich giebt es keinen Begriff, von dessen Existenz die der Substanz abhänge, während mit seiner Nichtexistenz die Substanz aufhörte zu existieren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wahrscheinlich nach dem, was gleich beim bestimmenden Ding, gesagt wird, deshalb, weil es keinen Zustand bilden kann.

<sup>2)</sup> Siehe S. 31.

<sup>3)</sup> Der Zustand ist nach Šahrastānī, Haarbrücker I S. 83 ff., ein Zwischending zwischen Attribut und Nichtattribut, ein Zustand, der ausser dem Wesen der Sache liegt, ohne die Sache aber nicht denkbar ist. Er ist die Folge eines Attributes. Ebenso muss alles, was durch ein Bewirkendes ist, ein Zustand sein. S. Fr. XVI. Was durch einen Begriff ist, kann ein Zustand sein, braucht es aber nicht zu sein, wie z. B. die Schwärze.

Es ist aber auch nicht möglich, dass die Substanz Substanz sei durch einen Bewirkenden, einen Agens, d. i. in diesem Fall. durch Gott. Für Gott wäre es möglich, dass er das Ding schüfe, ohne es zur Substanz zu machen. Denn, halten wir seinen Zustand von Einfluss für die Substantialität, so muss diese seinem freien Willen unterliegen, ebenso wie das Wort, weil es durch einen Agens zur Erzählung wird, von diesem erzeugt werden kann, ohne dass er es zur Erzählung machen Bei dem Wissen liegt diese Möglichkeit darum nicht vor 1), weil das Wissen nicht durch Gott Wissen ist. fern ist es durch Gott Wissen, als der Umstand, dass der Schöpfer das Geglaubte, d. h. das für wahr gehaltene weiss. Einfluss darauf hat, dass der Glaube, den er schafft, Wissen wird. Dies verhält sich so, dass der Glaube dadurch Wissen wird, dass er in einer bestimmten Beziehung auftritt. Diese Beziehung ist eben seine Erscheinung auf Grund der That dessen, der das Geglaubte weiss2).

Ferner: wenn Schwärze und Substanz, was sie sind, durch einen Agens, durch Gott sind, so kommt ihr Wesensattribut nicht mehr einem bestimmten Wesen zu, sondern Gott kann jedes Wesen zur Schwärze oder zur Substanz machen und sogar dasselbe zu beiden machen, da zwischen beiden kein Gegensatz oder die Analogie eines Gegensatzes besteht, wie er z. B. zwischen Gebot und Verbot, zwischem Schönem und Hässlichem besteht, weswegen der Agens nicht dasselbe Wort zu Gebot und Verbot, dasselbe Werk zu einem hässlichen und schönen machen kann. Zwischen Schwärze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dass nämlich Gott das, was er an Wissen in uns schafft, zur Existenz führt, ohne es zum Wissen zu machen.

<sup>2)</sup> Diese Frage wird in den Masä'il ausführlich diskutirt f. 158 b—162 a. 152 b: "Welches sind diese Beziehungen, in bezug auf die der Glaube auftreten muss, um Wissen zu werden. Entweder, dass er von der Vernunft her auftritt, oder auf Grund der Erinnerung der Vernunft oder durch die Schöpfung dessen, der das Geglaubte weiss. f. 162 a: Der Umstand, dass der Schöpfer das Geglaubte weiss, hat darauf Einfluss, dass der Glaube Wissen wird, obwohl er nicht an ihn geknüpft ist. Aehnlich darüber Hasanī f. 36 b. — Den hier im Text folgenden Abschnitt habe ich nicht völlig verstanden.

und Substanz besteht auch nicht die Spur eines solchen Gegensatzes, denn darin, dass das Ding Schwärze ist, liegt nichts, was erfordert, dass es nicht raumerfüllend wäre. Im Gegenteil die Raumerfüllung ist ja die Spezialisierung mit dem Attribute, durch welches die Substanz gesehen wird 1); hier also als Schwärze wahrgenommen wird. Gott könnte also dasselbe Ding zur Schwärze und zur Substanz machen. Hinzutretende Weisse würde dann aber eine der beiden Beziehungen, nämlich die Schwärze, die ihr entgegengesetzt ist, ohne die andere, nämlich die Substantialität autheben2). Dies würde nun erstens eine partielle Aufhebung, ferner eine Aufhebung des Substrates durch einen bei ihm gefundenen Zustand bedeuten, da ja die Weisse ein Zustand des Dinges sein müsste, das es nun teilweise aufheben würde. Die partielle Aufhebung kann man nicht mit dem Einwand abweisen, dass mit der Aufhebung der Schwärze auch die Substanz aufgehoben werde. Diese Aufhebung vernichte die Existenz, damit auch die von ihr abhängige Raumerfüllung und ebenso die Substanz, die auf dieser ja beruht. Denn es kann die Weisse die Schwärze nur aufheben, wenn sie schon ihren Ort einnimmt, dazu aber muss das Wesen existierend und raumerfüllend sein. Die Substanz könnte ja auch als Substanz nur

<sup>1)</sup> Hierüber siehe oben S. 19 Anm. 1.

<sup>2)</sup> Der Grundzug der gesammten Beweisführung bei Hasanī f. 27a: "Die Basrenser meinen: Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach d. h. ihre Substantialität wird ihr auch im Nichtsein prädicirt, und es ist unmöglich, sie je zum Accidenz zu setzen. Nach den Bagdadensern ist sie es durch ein Agens. . . . Nach unserer Meinung würde, wenn dies richtig wäre, nämlich dass die Substanz durch ein Agens Substanz ist, es möglich sein, sie zu gleicher Zeit als Substanz und als Schwärze hervorzurufen, da zwischen diesen beiden kein Gegensatz oder etwas ähnliches besteht. Wenn dann das Wesen dadurch, dass die Weisse hinzutritt, in einer Beziehung ohne die andere aufgehoben wird (nämlich nur als Schwärze), so würde es zu gleicher Zeit existierend und nichtexistierend sein." - Die Anschauung, dass jedes Ding nur durch seine entgegengesetzte Ansicht aufgehoben wird, ist für unser System wichtig; siehe zu Untersuchung XIII und ebenso Untersuchung XVII. Für die Auffassung des Gegensatzes sind wesentlich die Anschaungen Aristoteles' Metaphysik IX, 3 geltend.

durch etwas aufgehoben werden, was ihr selbst, nicht wie hier der Schwärze entgegengesetzt ist. — So müsste die Annahme der Entstehung der Substanz durch einen Agens unbedingt zur Möglichkeit der partiellen Aufhebung d. h. einer Absurdität führen.

Die Substanz kann auch nicht Substanz, gefolgert aus ihrem Wesensattribut, sein, denn es giebt kein Attribut, auf das hingewiesen werden könnte, dass seinetwegen die Substanz Substanz sei. Auch meinen wir ja damit das, was die Grundlage für seine Attribute bildet. Bei diesem Attribut wäre es ja auch nötig, dass es zur Substanz gehöre und im Sein und Nichtsein bliebe. Es wäre also dasselbe, wie wir es haben wollen, sc. wenn wir sagen, dass die Substanz ihrem Wesen nach Substanz sein soll. Auch müsste die Substanz um seinetwillen raumerfüllend sein 1), da wir dies unter Substanz verstehen.

Nachdem also alle Glieder der Disjunktion abgelehnt sind, bleibt nur übrig, dass die Substanz ihrem Wesen nach Substanz sei. Ihr Wesen aber hört nie auf, Wesen zu sein, denn unter dem Wesen verstehen wir das, dessen Kenntnis und Bezeichnung ist<sup>2</sup>). In diesem Zustande aber bleibt das Wesen immer. Wird nun gesagt: warum ist es nicht möglich, dass das Wesen aufhört, seiend oder nichtseiend zu sein, und einen Zustand annimmt, wo kein Wissen mehr von ihm möglich ist, so sagen wir, weil seine Existenz schon vor derselben gewusst wird und es durch dieses Wissen von anderen unterschieden wird. Hätte dieses unterscheidende Wissen kein Objekt, so könnte kein Wissen ein solches haben.

II. Die Substanz muss in ihrer Existenz raumerfüllend

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Müsste also raumerfüllend durch die Raumerfüllung sein, da diese ja die Folgerung ihres Wesensattributes ist.

<sup>2)</sup> So wird von al-Ḥajjāt das Ding definiert: Šahrastānī, ed. Cureton p. 53 الشيّ ما يعلم ويخبّر عنه ebenso Ḥasanī f. 27a: "Das Ding ist dasjenige, von dem etwas gewusst wird."—In dem hier vorliegenden neutralen Sinn wird ذات. Wesen" in unserem Text fast ausschliesslich gebraucht, selten im sonst gebräuchlichen von Substanz.

- sein<sup>1</sup>). Als Ursache der Raumerfüllung müssen wir zunächst an die Existenz denken, weil mit ihr die Raumerfüllung entsteht und vergeht und nach der gewöhnlichen Methode, die "Wirkenden" festzustellen2), wir ein so wirkendes Attribut, falls sich kein anderes Ding dazu findet, zum Wirkenden machen 8). An die Existenz als Ursache können wir darum nicht denken, weil dann alles Existierende raumerfüllend sein müsste. Also muss ein anderes Attribut das Bewirkende sein. Dieses Attribut kann nicht begrenzt sein, denn dann könnte ja ebenso gut die Raumerfüllung Ursache seiner Existenz sein, wie seine Existenz Ursache der Raumerfüllung ist. Auch würde ein zeitlich begrenztes Attribut immer wieder ein anderes als Ursache voraussetzen und so ins unendliche. Die Ursache für die Raumerfüllung muss also ein unbegrenztes Attribut sein, das demgemäss der Substanz auch im Zustand des Nichtseins zukommt.
- III.4) Von dem Nichtseienden können zwei verschiedene Erkenntnisse vorliegen: entweder, dass es, wenn es existiert, raumerfüllend, d. h. Substanz, oder, dass es dann nicht raumerfüllend, d. h. Nichtsubstanz wäre. Das in so verschiedener Weise erkannte Nichtseiende wird in dieser verschiedenen Erkenntnis durch ein Attribut unterschieden. Ein nur supponiertes, in Wirklichkeit erst mit der Existenz eintretendes Attribut kann

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 18 Anm. 3. S. 20 Anm. 2. Ich bringe hier noch einige Belege. Beachte den Ausdruck بنحيز عند الوجود p. 6, 21. 8, 10; als besonders charakteristisch: يزول التحيز لزوال صفة الوجود p. 18, 9 u. a. al-Īģī p. 14. 18. كلّ موجود فهو متحيّز أو حال فيد Frankl, Ein mutazilitischer Kaläm S. 190.

<sup>2)</sup> Schreiner Jeschu'a S. 27 Anm. 1.

<sup>3)</sup> Gemäss der Definition, die von der Ursache p. 57, 15 gegeben wird: "Ursache ist dasjenige, bei dessen Bestehen eine Bestimmung besteht, bei dessen Vergehen sie vergeht", nach den Basrensern nur unter der Bedingung, "dass kein anderes Ding vorhanden ist, von dem diese Wirkung abhängig gemacht werden kann."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die folgenden Beweise gehen von der Voraussetzung aus, dass das Nichtseiende ein Gewusstes sei.

das Unterscheidende nicht sein. Wie könnte die von ihm abhängige Unterscheidung schon vor ihm eintreten? Also muss ein schon im Nichtsein vorhandenes Attribut das Entscheidende sein, auf Grund dessen wir auch schon vom Nichtseienden sagen können, dass es Substanz ist.

- IV. Gott ist von allen anderen erkennbaren Dingen unterschieden; das Nichtseiende ist ein erkennbares Ding, also muss es auch von Gott unterschieden sein. Unterschieden sein kann es aber nur durch ein Attribut, also muss auch das Nichtseiende schon ein unterscheidendes Attribut, nämlich die Substantialität besitzen.
- V. Alles Wissen muss spezielles sein, damit es allgemeines sein könne<sup>1</sup>). Ein solches Wissen beruht auf unterscheidenden Attributen. Die gewussten Dinge müssen also in allen Zuständen, ob sie existieren oder nichtexistieren, unterscheidende Attribute haben.
- VI. Wenn Gott die Substanz schaffen will, will er das ins Dasein rufen, von dem er weiss, dass es bei der Existenz notwendigerweise raumerfüllend sein wird. Um dies Wissen zu ermöglichen, muss auch das Nichtseiende schon ein spezielles Attribut besitzen, durch welches es sich auch im Nichtsien schon von anders gearteten unterscheidet <sup>2</sup>).

"Die Fragen, die sich hieran in diesem Kapitel knüpfen, sind schwächlich":

I. Durch diese Annahme wird Gottes Schöpfungsthätigkeit ausgeschlossen. — Schöpfer (فاعدا) heisst derjenige, welcher den

¹) Vergleiche dazu p. 5, 3—5. 19, 19. Gewöhnlich wird in unsrem Kapitel z. B. p. 72, 9—15 eine andere Unterscheidung gemacht zwischen dem notwendigen Wissen und dem durch Beweis. Diese Unterscheidung ent-

Wissen نظرا und ضرورة gegenübergestellt. Ein Wissen durch Beweis kommt nach p. 5, 3 nur für das spezielle Wissen in Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hasanī f. 27a: "Wenn das Nichtseiende nicht gewusst würde, kein Erkennbares wäre, könnte es überhaupt nicht zur Existenz geführt werden."

Gegenstand seiner Macht zur Existenz führt. Wenn also Gott der Substanz und dem Accidenz das Attribut der Existenz giebt, hat er sie geschaffen. Darauf wendet der Verfasser den Einwand gegen den Fragenden selbst<sup>1</sup>), welcher das Nichtseiende ein Ding nennt. Sollte dieser sich damit verteidigen, dass das Entstehenlassen<sup>2</sup>) nicht ausgeschlossen sei, wenn Gott das Nichtseiende aus dem Nichtsein zum Sein bringe<sup>3</sup>), so würden auch die Basrenser dies für sich in Anspruch nehmen können. Der Einwand würde sich, wenn er richtig wäre, sogar gegen den richten lassen, welcher annimmt, dass das Nichtseiende auch nur erkennbar sei<sup>4</sup>).

II. Ausser ihrer Substantialität hat die Substanz kein besonderes Attribut für die Existenz. Zu sagen, die Substanz sei Substanz im Nichtsein, heisst also, sie sei im Nichtsein existierend. — Ausser der Substantialität hat die Substanz für die Existenz in der That ein besonderes Attribut, denn die Substantialität ist unmöglich durch einen Schöpfer<sup>5</sup>), die Existenz dagegen unbedingt durch einen Schöpfer. Wie also können diese beiden Attribute gleich sein?

III. Wäre die Substanz schon im Nichtsein Substanz, so müsste sie hier schon raumerfüllend sein und das Entgegengesetzte annehmen<sup>6</sup>), weil dies dasjenige ist, was unter Substanz verstanden

<sup>1)</sup> Nach dem Aşl ist es Abu'l Kāsim.

<sup>2)</sup> Der Verfasser gebraucht völlig gleichbedeutend die Ausdrücke فعلى ايجاد, خلق، احداث. p. 21, 9 heisst Gott

<sup>3)</sup> Vgl. ausser Parallelstellen in unsrem Text Ausdrücke wie Maimonides, Dalālat II 10a: موجد بعد عدمه 10b احداث بعد عدمه

<sup>4)</sup> Die Beantwortung dieses Einwandes ergiebt mit Klarheit: "Schon vor der äusseren Existenz (wugud) sind die das Wesen des Dinges konstituierenden Eigenschaften vorhanden. Die Macht Gottes im Hervorbringen beschränkt sich also darauf, dass zu diesen die äussere Existenz hinzugefügt wird." Steiner S. 82.

<sup>5)</sup> Siehe oben S. 30.

<sup>6)</sup> Siehe darüber S. 17 Anm. 1. Aristoteles, Gen. et corr. I, 4. ἔστι δὲ ὕλη μάλιστα μέν καὶ κυρίως τὸ ὑποκείμενον γενέσεως καὶ φθορᾶς

wird. — Die Substanz kann keinenfalls während der Nichtexistenz raumerfüllend sein, denn dann müsste sie im Nichtsein gesehen werden. Denn das Gesehenwerden hängt allein von der Raumerfüllung ab und hat mit der Existenz nichts zu thun 1). Und wenn die Substanz selbst raumerfüllend wäre, könnte sie auch im Nichtsein keine Accidenzen tragen. Denn es wäre im Nichtsein nötig, dass dasselbe Substrat auch die Gegensätze trüge.

# IV. Zwei Substanzen können getrennt sein, ohne dass eine dritte zwischen ihnen ist?).

Unsere Lehrer sind der Ansicht, dass dies möglich ist; und deswegen geben sie zu, dass es in der Welt leeren Raum giebt; ja sie halten dies sogar für notwendig. Unser Lehrer Abu'l Kāsim sagt, dass zwei Substanzen nicht getrennt sein

الحادث قد اتّصف بالوجود بعد عدم Indessen könnte es sich hier auch um die Annahme der entgegengesetzten Accidenzen handeln, siehe oben S. 24 Anm. 2.

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 31.

<sup>2)</sup> Die in dieser Ueberschrift gegebene Fassung des Hauptproblems vom leeren Raum erweist, dass der leere, d. h. von Körpern und Substanzen freie Raum neben der Bedeutung, die er für jede Atomistik hat, Bewegung und körperliche Veränderung zu ermöglichen (Windelband, Geschichte der Philosophie 33; für die Atomistik der Mutakallimun Maimonides, Dalälat I, 73, 2. Prämisse; wörtlich damit übereinstimmend

Hasanī f. 28a تحاضر لا يصنع und Jeschu'a, bei Schreiner S. 54, Anm. 1.) hier noch im speziellen dazu dienen soll, den kontinuierlich erfüllt gedachten Raum, der sich für die Atomistik nach Aristotelis Angriffen gefährlich erwiesen hatte, aufzuheben (Lasswitz I, 105). Das starke Interesse hieran wird durch die für den Kalām bemerkenswerte Art der Beweisführung erwiesen, die neben manchen von Aristoteles her überlieferten Argumenten der griechischen Atomistik, eine Zahl von physikalischen Beobachtungen, teilweise sogar Experimente bringt. In ihren feinsten Konsequenzen wird die Diskontinuität der Materie in der letzten uns vorliegenden Untersuchung XVIII vertreten: Selbst am Treffpunkt zweier Atome kann ein drittes Atom Platz finden. Wahrscheinlich gehört hierher auch die Frage IX über die Trennung.

können, ohne dass ein Drittes zwischen ihnen ist, und er erklärt den leeren Raum in der Welt für unmöglich.

Die Richtigkeit unserer Ansicht beweist folgendes:

I. Wenn es nicht in der Welt Orte gäbe, die von Substanzen und Körpern frei wären, so wäre uns die freie Bewegung unmöglich 1); nachdem wir aber wissen, dass sie uns möglich ist, wissen wir, dass es in der Welt einen leeren Raum giebt. Die Möglichkeit der Bewegung können wir nun nicht zurückführen auf die Zusammenziehung der früher ausgedehnten Luft, an deren Stelle wir jetzt treten; denn Ausdehnung und Zusammenziehung<sup>2</sup>) ist ebenso wie Verdünnung und Verdichtung ohne Annahme des leeren Raumes\*) unmöglich\*), weil es sich in allen Zuständen um Vereinigung von Atomen handelt. Bisweilen erklären die Gegner die Möglichkeit des leeren Raumes damit, dass sie sagen, ein Ding könne zu mehreren, ebenso aber auch mehrere zu einem werden. Das ist selbstverständlich unmöglich ), denn dann müsste das eine Ding mehrere ähnliche Wesensattribute haben, da die der anderen doch nicht verloren gehen können; dies aber ist unmöglich. Ebenso auch, dass die von uns verdrängte Luft an unsere Stelle träte, weil dann doch immer wieder der von uns verlassene Raum zunächst frei sein müsste, denn gleichzeitig



<sup>2)</sup> ib 14: ἕνα μὲν οὖν τρόπον ἐχ τούτου δειχνύουσιν ὅτι ἔστι τι χενόν, ἄλλον δὲ ὅτι φαίνεται ἔνια συνίοντα χαὶ πιλούμενα.

<sup>•)</sup> Hier wird für den leeren Raum der Ausdruck كن gebraucht, während sonst خلاء nur den Zwischenraum, den relativ leeren Raum, bedeutet. In unserer Untersuchung werden خلاء und خلاء gleichbedeutend gebraucht; p. 27, 12 wird in einer Glosse für خلاء gegeben خلاء ib. Z. 1 ist كن mit Loch zu übersetzen.

<sup>4)</sup> Arist. Phys. IV, 9. 216b 22 εἰσὶ δέ τινες οι διὰ τοῦ μανοῦ καὶ πυκνοῦ οἴονται φανερὸν εἰναι, ὅτι ἔστι κενόν, εἰ μὲν γὰρ μὴ ἔστι μανὸν καὶ πυκνόν, οἰδὲ συνιέναι καὶ πιλεῖσθαι οἶόν τε.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Gegensatz ist der der organischen und mechanischen Körperbildung. Selbstverständlich kommt für die basrensischen Atomistiker nur die letztere in Betracht. Ihre Anschauung noch nachdrücklicher S. 47.

können doch der Mensch und die Luft ihren Ort nicht miteinander vertauschen 1), da die Ortsveränderung der Luft erst durch den vom Menschen ausgeübten Druck, also erst mit unserer Bewegung entsteht 2). Wie unmöglich dies ist, ergiebt sich auch daraus, dass man dann aus zwei Krügen zu gleicher Zeit Wasser ineinander giessen könnte, und zwei Personen zu gleicher Zeit in entgegengesetzter Richtung einen engen Durchgang passieren könnten.

II. Wenn wir einen Schlauch zusammendrücken (sc., damit die Luft hinaustrete), oben verschliessen und dann durch Aufdrücken von einander die beiden Seiten trennen, so entsteht unbedingt ein leerer Raum, denn dagegen, dass etwa durch ein Loch neue Luft hereintrete, können wir uns durch Prüfungen oder Verdichtung der Oberfläche schützen.

III. Ein ähnlicher Beweis: Darin, dass wir in einen mit Luft gefüllten Schlauch eine Nadel stechen können, erweist sich das Dasein eines leeren Raumes, da ein Austreten der verdrängten Luft nicht stattfinden, zwei Körper aber nicht an demselben Ort

<sup>1)</sup> Aristoteles, Phys. IV. 7. 214 a 29 αμα γὰο ἐνδέχεται ὑπεξιέναι ἀλλήλοις.

<sup>2)</sup> Ueber den "Druck" hat ausführlich schon Schreiner (Jeschu'a S. 43 Anm. 2) gehandelt. Das Kapitel der Masa'il f. 118a über I'timad ist daselbst teilweise wiedergegeben. Einige Ergänzungen, die für das vorliegende Kapitel Bedeutung haben, muss ich hier geben. Diese werden auch meine Uebersetzung "Druck" rechtfertigen. Das I'timād ist die Ursache jeder Fernwirkung; indirekte Handlungen werden nur durch dasselbe ausgeübt (p. 26, 3. 37, 4: Die indirekten Handlungen werden durch das I'timād bewirkt. "Das I'timād ist der Grund, durch den das Ding von dem Substrat der Macht fortgetrieben wird.") Im speziellen erzeugt es auch die Bewegung (Unters. XVIII), dementsprechend auch das کوری, das "Sein". (ib.) — Es wird zwischen einem Druck nach oben und nach unten unterschieden (p. 33, 16-19. 43, 9-11.) Diese Unterscheidung fällt mit der anderen in اعتماد لازم und اعتماد عبال اعتماد zusammen (p. 33, 2, Fr. XVII). Dazu Hasanī f. 32b: "Die Vereinigung zweier verschiedener I'timad an einem Substrat ist möglich. Der eine von ihnen ist der anziehende (lāzimun), der andere der fortstossende (mugtalibun) Druck, wie dies schon feststeht."

zu gleicher Zeit sein können, also nur die Möglichkeit bleibt, dass in dem Schlauch auch leerer Raum vorhanden sein muss.

- IV. Wenn wir aus einer Flasche mit engem Halse die Luft auspressen, nachher den Daumen auf die Oeffnung drücken und die Flasche in Wasser tauchen, so dringt das Wasser, wenn wir den Daumen wegnehmen, ohne Geräusch in die Flasche ein, welches es doch unbedingt hervorrufen müsste, wenn darin noch Luft wäre und ja auch hervorruft, wenn die Luft nicht herausgepresst ist.
- ٧. Dasselbe Experiment, nur in anderer Richtung beobachtet: Das Wasser kann überhaupt in die Flasche nur dadurch eindringen, dass die Luft hinausgetreten ist; denn, ist die Luft vorher nicht ausgesogen worden, kann das Wasser ja nicht eindringen. Abu'l Kāsim hat in seinem Buche über das, wodurch er sich von seinen Genossen unterscheidet, auseinandergesetzt, dass der Vorgang sich in Wirklichkeit so verhalte, dass beim Aussaugen der kalten Luft zunächst warme Luft einströme, die aber schnell wieder hinaustrete, worauf dann, da doch kein leerer Raum sein könne, das Wasser eindringen müsse. Hāšim hat diese Auffassung bereits zurückgewiesen, indem er Abu'l Kāsim einen weiterhin 1) noch zu erörternden Widerspruch mit sich selbst nachgewiesen hat. Ausserdem hat er ihn darauf schon hingewiesen, dass beim Aussaugen doch keine warme Luft in die Flasche hineingeblasen werden kann.
- VI. Wenn wir uns 4 Atome in einer Linie nebeneinander gestellt denken, dann die mittleren Atome zu gleicher Zeit wegnehmen, so müssen sich die äusseren Atome entweder berühren, das würde zur Annahme des "Sprunges"<sup>2</sup>) führen, oder sie berühren sich nicht, d. h. ein leerer Raum ist möglich.
- VII. Wenn in die fernsten Welten keine Luft dringt, so hat speziell Abu Hāšim nachgewiesen, so können dort keine Tiere



<sup>1)</sup> Siehe Frage 3 der dieser Untersuchung angehängten Fragen.

<sup>2)</sup> Ueber diese auf al-Nazzām zurückgeführte Anschauung vom Sprung siehe Schreiner, Kalām S. 9 Anm. 1. Die gewöhnliche Aussprache ist الْطَغْرِة , in den Masā'il und bei Ḥasanī konsequent الْطَغْرِة.

leben; da sie dort nicht leben, muss also dort leerer Raum sein<sup>1</sup>).

— Unser Verfasser hält diesen Beweis nicht für stichhaltig, denn man braucht ja bloss anzunehmen, dass dort ein etwa mit dichter Luft gefüllter Raum sei, während die Tiere dünne Luft zum Atmen brauchen. — Dagegen können wir ihnen, d. h. den Gegnern, eine andere Frage stellen<sup>2</sup>), dass nach ihrer Ansicht ein Teil der Körper ohne den andern dauern kann<sup>3</sup>). So kann also Gott Himmel und Erde dauern lassen, während er in der dazwischen liegenden Luft nicht die Dauer erschafft; berühren sich nun die beiden, so führt das zu der Anschauung vom Sprung. Da diese unannehmbar ist, so führt es zum Zugeständnis des leeren Raumes.

#### Fragen:

- I. Wenn zwischen zwei Substanzen nichts Drittes wäre, so könnte man doch nimmermehr sagen: die Entfernung zwischen zwei Substanzen beträgt so und so viel. Denn alles, dem ein bestimmtes Mass zukommt, muss eine feststehende Grösse sein. Die Massangaben für Entfernungen und Abstände sind suppositionell: "Wenn eine Grösse dazwischen wäre, müsste sie dieses Mass tragen". Eine ähnliche suppositionelle Angabe liegt zum Beispiel auch vor, wenn wir von drei hintereinander, ohne trennende Zeitmomente geschaffenen Körpern sagen, die Entfernung zwischen erstem und zweitem sei geringer, als die zwischen erstem und drittem<sup>4</sup>), womit wir doch nur sagen wollen: Wenn Zeitmomente da wären, so wäre die Zahl derjenigen, welche zwischen dem ersten Körper und dem zweiten sind, geringer als die Zahl derjenigen, welche ihn vom dritten Körper trennen.
- zwischen zwei Körpern muss doch etwas Existierendes sein, denn nur das Existierende<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Gegen den leeren Raum jenseits des Himmels polemisiert auch Aristoteles, Zeller II 2, S. 401 Anm. 1.

<sup>2)</sup> So übersetze ich, indem ich meiner Korrektur des Textes folge.

 $<sup>^{</sup>s}$ ) Dies ist die Ansicht Abu'l Kāsims; siehe Aşl von Frage  $\bar{X}V$  und XVI.

<sup>4)</sup> Diese Uebersetzung rechtfertigt die Korrektur des Textes.

<sup>)</sup> An dieser Stelle wird der leere Raum als etwas Nichtseiendes

kann wahrgenommen werden. Die Trennung zweier Substanzen wird doch aber durch den Zwischenraum, der sie trennt, wahrgenommen. — Die Trennung wird nicht wahrgenommen durch ein Drittes, das zwischen ihnen ist, sondern durch die verschiedene Richtung der getrennten Substanzen.

Wenn ein Schröpfkopf an die Halsadern gesetzt und die Luft aus ihm herausgesogen wird, so muss das Fleisch an-Und zwar schwillt das Fleisch nur an, weil es an die Stelle der ausgesogenen Luft treten muss, da kein leerer Raum sein kann. — Das Fleisch schwillt nur deswegen an, weil die Luft sich mit den einzelnen Fleischteilchen vermischt hat, und nun mit ihnen zusammen beim Heraussaugen angezogen wird. Ebenso, wenn wir Luft, die mit Wasser verbunden ist, durch ein Saugrohr auspumpen wollen, so ziehen wir auch das Wasser im Saugrohr mit auf. - Ihr Beweis könnte vielmehr gegen sie gewendet werden. Wenn der Schröpfkopf auf Stein gesetzt wird, so schwillt dieser nicht auf, wenn die Luft hinausgesaugt wird, obwohl nichts an Stelle der Luft tritt, und nur darum schwillt er nicht auf, weil die Luft sich mit den Teilen des Steines nicht vermischt hat. Auch kann man ihnen sagen, wenn wir an ein Blättchen von Atomen 2 Schröpfköpfe setzen, so würde, wenn zwei die Luft heraussaugen, das Blättchen entweder stehen bleiben oder sich nach einer der beiden Seiten wenden, beides würde zu einem leeren Raume führen.

IV. Wer einen Arm verbinden will, macht es folgendermassen: Um den gebrochenen Knochen legt er Gyps (

Masse aus Wasser und Mehl vermischt), darauf dann Feuer und schliesslich darauf ein umgestülptes Glas. Sobald die Luft warm geworden ist, entweicht sie aus dem sonst leeren Raum des Glases, das Feuer wird dadurch in die Höhe gehoben, um an seine Stelle zu treten. An die Stelle des Feuers tritt durch denselben Vorgang der Gyps. Es wäre nun ein leerer Raum zwischen Knochen und Gyps. Da dies nicht der Fall sein kann,

betrachtet, wie in der griechischen Atomistik Zeller I, 2. S. 770. Diese Auffassung tritt sonst nicht hervor.

tritt der Knochen an die Stelle, an der zuvor der Gyps war, d. h. er wird wieder eingerenkt, und nur deswegen, weil kein leerer Raum sein darf. — Der Vorgang ist vielmehr folgender: Wenn das Feuer auf den Gyps gelegt wird, entsteht im Feuer ein Druck nach unten und das Feuer tritt in den Zwischenraum zwischen Gyps und Fleisch; wenn nun der fortführende Druck durch den anziehenden aufgehoben wird, geht das Feuer zurück, und Knochen und Fleisch werden mit angezogen. Ferner müsste dasselbe Experiment, wenn die Ursache wäre, dass kein leerer Raum sein kann, beim Stein dieselben Wirkungen hervorrufen; der Stein aber erhebt sich nicht fort, um an die Stelle der durch Vermischung mit Feuer entwischten Luft zu treten, also wäre im Gegenteil bewiesen, dass hier leerer Raum ist.

Wenn man aus einer Flasche mit engem Hals die Luft aussaugt, dann die Flasche in Wasser taucht, so dringt das Wasser in die Flasche hinein, obwohl doch die Eigenschaft des Wassers das Abwärtsfliessen, nicht das Aufsteigen ist, nur deswegen, weil kein leerer Raum sein kann; denn die warme Luft, welche beim Aussaugen der kalten durch den Atem des Menschen hineingetreten ist, verlässt die Flasche langsam, dann würde ein leerer Raum in der Flasche sein, da dies unbedingt nicht der Fall sein darf, fliesst das Wasser, entgegen seiner Natur, aufwärts in die Flasche. - Die Sache verhält sich in Wirklichkeit vielmehr so: In der Flasche sind Wärmepartikelchen, die zunächst, dank des ihnen innewohnenden Drucks nach unten, in das Wasser eindringen und sich mit ihm vermischen, dann aber, durch den ihnen ebenfalls innewohnenden Druck nach oben, mitsamt dem Wasser, mit dem sie sich vermischt haben, in die Flasche wieder eindringen.

IV. Eine mit Wasser gefüllte Wasseruhr<sup>1</sup>) wird oben geschlossen, dann fliesst das Wasser, trotzdem dies seiner Natur

י) Ueber שילפג geben die Lexica keine Auskunft. Ich nehme diese Uebersetzung nach der arabischen Uebersetzung von Phys. IV, 213a 27: χαὶ ἐπαναλαμβάνοντες ἐν ταῖς χληψίδραις פּוּט אַבּיִּשׁים.

في الآلات التي توصف بسراقات

entsprechen würde, nicht aus der Oeffnung derselben heraus, weil nichts an seine Stelle treten könnte und dann ein leerer Raum entstehen müsste. Dies geschieht nur deswegen, weil sich Luft und Wasser an der kleinen Oeffnung das Gleichgewicht halten; sobald die Uhr geöffnet wird und die Luft auch von oben drückt, fliesst das Wasser heraus, weil dann der Gegendruck der Luft nicht stark genug ist, wie das Wasser auch herausfliesst, wenn das Loch gross ist und eine schwerere Flüssigkeit, z. B. Quecksilber darin ist. Es ist dies also ein Beweis für den leeren Raum, denn wenn dieses herausgeflossen ist, ist nichts mehr darin.

VII. Wenn Wasser in einem Krug gefriert, so zerbricht der Krug. Das Wasser zieht sich nämlich beim Gefrieren zusammen, es würde also ein leerer Raum entstehen, da beim Gefrieren keine Luft an Stelle des zusammengezogenen Wassers tritt; da dies nicht eintreten kann, so muss das Glas zerbrechen. -Nach ihrer Meinung könnte ein solches Zusammenziehen doch gar nicht möglich sein, da sie doch keine leeren Räume zwischen den einzelnen Wasserteilchen annehmen können, die jetzt fortfallen würden, andrerseits die Vereinigung mehrerer Körper zu einem unmöglich ist. Die Sache selbst erklärt sich so. dass durch das Gefrieren der Druck der Luft ein stärkerer wird. ebenso wie die Schwere des Wassers zunimmt. Dazu kommt, dass die jetzt zusammengezogenen Wasserteile ihren Druck jetzt auf eine Stelle concentrieren. Wäre die gegnerische Erklärung richtig, dürfte zwischen einem eisernen und einem gläsernen Krug kein Unterschied sein, wir sehen aber, dass ein standhaftes Gefäss beim Gefrieren nicht zerbricht. Dies alles ist ein Beweis für den leeren Raum.

### V. Uebér die Bezeichnung "Vereinigung."

Nach Abu'l Kasim kann dieser Ausdruck nur angewandt werden für die Vereinigung der Accidenzen an demselben Substrat, nicht aber für Körper, bei diesen nur übertragen im Sinne von nebeneinanderliegend, zusammengesetzt. "Vereinigung" ist aber der

Gegensatz zu "Trennung"¹), ebenso wie man dies von den Substanzen gebrauchen kann, kann man auch jenes dafür gebrauchen.

#### VI. Latentes Feuer in Holz und Stein.

Abu'l Kāsim leugnet, dass im Holz und im Stein latentes Er erwähnt dies in seinen 'Ujun al-masa'il und Feuer sei. sagt: Das Feuer verbrennt, was es trifft, nach seiner Quantität; den Stein zerreibt es, obwohl es seine Teile nicht verbrennen Nach unseren Lehrern ist in Holz und Stein latentes Feuer<sup>8</sup>). Die Richtigkeit dieser Behauptung wird damit bewiesen, dass beim Schlagen auf den Stein Feuer hinaussprüht. Dieses Feuer kann nun entweder durch eine zur Gewohnheit gewordene Schöpfung Gottes4) entstehen, dem widerspricht aber die Konstanz in diesem Vorgang, oder dieses Feuer kann dadurch entstehen, das wir durch unser Schlagen die Luft in Feuer verwandeln. Diese Verwandlung müsste durch den Druck erzeugt werden, den wir auf die Luft ausüben. Dann müsste aber auch ohne Schlagen auf Stein die Luft sich stets durch unseren Druck erhitzen und sich in Feuer verwandeln, und alle Steine müssten beim Schlagen dasselbe Verhältnis zeigen.

<sup>1)</sup> Siehe darüber Schreiner, Kalām S. 45 und Anm. 3, Iršād 4h, wo von al-Guweinī inbezug auf den Körper der Ausdruck مُوتَافِي , zusammengesetzt, gebraucht wird, obwohl'eben vorher unter den vier Seinszuständen "die Vereinigung" أجتماع genannt war. Die Tendenz könnte die Ablehnung jeder organischen Körperbildung sein, aber es handelt sich um Abu'l Kāsim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hierzu vergleiche die Frage am Schlusse der Untersuchung.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hasanī f. 28b: "Die Basrenser: in Holz und Stein ist latentes Feuer; Abu'l Kāsim hat es geleugnet; nach unserer Meinung gleicht sein Heraustreten beim Schlagen dem des Oels aus dem Sesam." Da die Basrenser jede Qualitätsveränderung ablehnen müssen, so müssen sie das durch Schlagen entstehende Feuer auf diese Weise erklären; siehe neben der Beweisführung auch folgende Frage und z. B. Masā'il 121b (nach Abu'l Kāsim): Wir können beim Schlagen die Luft in Feuer verwandeln.

<sup>4)</sup> Ueber die Schöpfung Gottes durch Gewohnheit s. Munk Guide I. 392 Anm. 4.

Ebenso gut müssten wir aber auch Kälte hervorrusen können. Dies könnte unmittelbar geschehen 1), was aber, wie die Ersahrung lehrt, nicht möglich ist. Also muss es mittelbar, und zwar durch den Druck ersolgen, welcher doch das Mittel unserer indirekten Handlungen ist2). Durch obendensolben Druck wird dann aber Kälte und Wärme erzeugt, was doch absurd ist. Also bleibt nur übrig, die Erwärmung von Holz und Stein beim Schlagen mit latentom Feuer zu erklären.

Frage: Wäre in Holz und Stein latentes Feuer, so müsste es das Holz verbrennen und beim Zerreiben von beiden zum Vorschein kommen. — Das Feuer ist im Holz verteilt und verbrennt darum nicht das harte und widerstandsfähige Holz. Beim Zerreiben kommt es nicht zum Vorschein, weil es selbst mit dabei verteilt wird.

#### VII. Verwandlung von Luft in Wasser

wurde von Abu'l Kasim damit bewiesen, dass Dampf, wenn er sich auf den Deckel einer Schüssel setzt, zu Wasser wird. Nach unseren Lehrern ist, was Du erwähnt hast, nicht richtig '), vielmehr ist der Dampf nur Luft, der Teile der Feuchtigkeit, unter denen wasserhaltige sind, benachbart sind. Wenn nun der Rauch des Topfes den Deckel trifft, so erscheint, was im Dampf an Wasserteilen war, auf dem Deckel '), nicht deswegen, weil sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber den Unterschied von mittelbaren und unmittelbaren Handlungen s. Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām S. 187, Anm. 2 und Josef al Başīr, Maḥkīmath Pethī 113b (bei Schreiner, Jeschu'a S. 39, Anm. 3).

<sup>2)</sup> Ueber mittelbare Erzeugung und den Druck als Mittel s. oben, S. 38, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Die Basrenser lehnen jede qualitative Veränderung ab, wie sie es als Atomistiker müssen (Lasswitz I S. 98). Abu'l Kāsim lässt Masā'il 57 b die Verwandlung der Körper nur darum zu, weil alle in gleicher Weise

aus den 4 Natureigenschaften طَبَاتُع, Wärme, Kälte, Feuchtigkeit,

Trockenheit, entstanden sind. Darum hat Abu Hāšim den Streitpunkt auch in seiner "Widerlegung der Anhänger der Naturzustände", wie am Schluss der Untersuchung mitgeteilt wird, erledigt.

<sup>4)</sup> Zu dieser Erklärung siehe Zeller II, 2. S. 415 u. Anm. 4 zur Seite.

die Luft in Wasser verwandelt hat. — Die Unmöglichkeit der Verwandlung von Luft in Wasser kann auch aus folgendem ersehen werden. Dieselbe müsste hervorgehen aus der Schöpfung Gottes durch Gewohnheit, was, wie schon gezeigt, unmöglich ist, oder in notwendiger Existenz aus der Nachbarschaft mit dem Wasser. Diese Nachbarschaft hat aber keine Richtung, kann also auf etwas anderes als ihr Substrat keine Wirkung ausüben. Sie begründet aber auch ebenso die Verwandlung von Wasser in Luft, wie die von Luft in Wasser, sc. warum sollte also die eine eher, als die andere eintreten? Auch müsste durch die Nachbarschaft mit dem Wasser alle Luft im Dampf zu Wasser werden, was aber nicht der Fall ist.

# vIII. Ueber di "Grösse" مُسَاحًة des Atoms.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Ansicht, dass jedes Atom Anteil an der Quantität hat. Abu'l Kāsim meint, dies könne von den Atomen nicht gesagt werden 1).

Beweisführung: Die Quantität kann zurückgehen auf das Wesensattribut der Substanz oder auf die Zusammensetzung. Von der Zusammensetzung kann die Quantität nicht herrühren, da 1) doch 20 nebeneinandergesetzte Atome dieselbe Länge ergeben, wie 20 zusammengesetzte, 2) dann 2 Atome, da sie ebensoviel Zusammensetzung besitzen können, damit ebensoviel Grösse enthalten könnten wie die ganze Welt. Beide Gründe

<sup>1)</sup> Die Grösse, Dimension des Atoms ist kein relativer Begriff, wie die Beweisführung es ausdrückt, "geht nicht auf die Zusammensetzung zurück." Von der Quantität wird dasselbe ausgesagt, was wir sonst von der Raumerfüllung hören, und beide geben in der That dieselbe Eigenschaft der Substanz in ihrer verschiedenen Beziehung. Hasanī f. 27b: "Die Substanz besitzt auch Anteil an der Quantität. Abu 'Alī meint: Nein. 'Abd al Ġabbār meint, dass dies nur eine Verschiedenheit in bezug auf die Bezeichnung ist, denn Abu 'Alī nimmt dies nur an, wenn keine andere Substanz mit ihr verbunden ist, und darin unterscheidet sich auch Abu Hāšim nicht von ihm", Der Versuch, die "Grösse" trotzdem wieder zu einem Relationsbegriff zu machen, beruht auf einem Missverständnis von Untersuchung XI.

können durch die Analogie mit der Länge zurückgewiesen werden, bei der doch dieselben Consequenzen notwendig sind und dennoch nicht bestritten werden kann, dass die Länge von der Zusammensetzung herrührt.

"Das Trefflichste ist folgendes:"

- I. masāḥatun, Grösse, nennen wir die Eigenschaft, durch welche die Substanzen sich vergrössern, indem sie sich miteinander verbinden 1), sie ist also die Voraussetzung der Zusammensetzung, nicht aber umgekehrt die Zusammensetzung die Voraussetzung der Grösse.
- II. Würde die Quantität von der Zusammensetzung, so würde auch die Massigkeit von ihr abhängen, es würden also 2 Atome ebensoviel Zusammensetzung und damit Masse besitzen können, als die ganze Welt. Hier liesse sich auch das Argument von der Länge nicht vorbringen, da die Länge Zusammensetzung in einer Richtung ist, die Massigkeit aber von der Zusammensetzung ohne Erfüllung eines anderen Erfordernisses bewirkt wird.
- III. Der Sinn des Beweises ist etwa folgender: Das Atom muss eine Dimension haben. Denn wenn wir neben das in den Mittelpunkt einer Kugel (Kreis) gestellte Atom ein anderes stellen, so ist die Entfernung zwischem dem Mittelpunkt und dem Pol (resp. einem Punkte der Peripherie) grösser als die zwischen dem daneben gestellten Atom und dem Pol. Also muss doch das Atom Grösse besitzen<sup>2</sup>).
- IV. Diese Eigenschaft kommt der Substanz zu, nach dem was zu ihrem Wesen gehört, d. h. als Folgerung des Wesens-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von der Raumerfüllung dasselbe p. 42, 3. Die mechanische Körperbildung wird also strikte festgehalten, siehe oben S. 37, Anm. 5.

<sup>2)</sup> Der Text bietet verschiedene Schwierigkeiten: دائری mit Kreis zu übersetzen, scheint unmöglich zu sein, weil قطب nur der Pol einer Kugel ist. قطر müsste für den Mittelpunkt gebraucht sein, durch den der Durchmesser geht. Am Schluss fehlt das zweite Glied der mit bejna begonnenen Vergleichung, denn die beiden vorhergehenden bejna gehören dem Relativsatze an. Zur sachlichen Erklärung siehe Lasswitz I S. 195.

attributes 1), und auf ihr beruht in der Existenz die Unterscheidung von anderen 2). Sie kann also nicht von einer Ursache abhängen.

V. Die Quantität ist die Eigenschaft, durch welche die Substanz wahrgenommen wird<sup>8</sup>). Wahrgenommen wird das Ding durch die Folgerung des speciellsten seiner Attribute, d. h. seines Wesensattributes. Dieses Attribut kann also nicht von der Zusammensetzung herrühren.

#### IX. Trennung der Substanzen.

Die Substanzen können sich sehr wohl trennen, ohne sich je wieder zu vereinigen. Abu'l Käsim ist der Meinung, die Substanz kann sich von einer anderen nur dann trennen, wenn es möglich ist, dass sie sie später wieder trifft<sup>4</sup>). Die Meinungsverschiedenheit ist im wesentlichen nur eine nominelle, da der Gegner die Sache selbst zugiebt. Dazu kommt, dass die Grammatiker Zaid dann vom 'Amr "getrennt" nennen, wenn er in einer anderen Gegend ist, ohne dass die Möglichkeit besteht, dass er ihn wieder treffe.

### X. Die Richtung der Atome.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Meinung, dass die Richtung des Atoms auf es selbst zurückgeht. Abu'l Kāsim sagt, dass sie etwas von dem Atome Verschiedenes ist. Dem folgte auch Abu 'Alī. Wahrscheinlich handelt es sich auch hier um eine blosse nominelle Verschiedenheit<sup>5</sup>), da Abu Hāšim damit meint, dass das

<sup>1)</sup> Siehe p. 8, 20-22. 19, 2. Siehe auch oben S. 19, Anm. zu S. 18.

<sup>2)</sup> Siehe p. 8, 21. 8, 16—19.

<sup>3)</sup> Siehe p. 3, 20—22. 5, 2. 5. 28, 8—13. Auch Ḥasanī f. 27b: المرتى لأمر يرجع الى داته. Nach allen diesen Stellen wird die Wahrnehmung an die Folgerung des Wesensattributs geknüpft, nach dem Wortlaut von p. 3, 22 verbessere ich also auch hier dementsprechend.

<sup>4)</sup> Siehe oben S. 36 Anm. 2 und zu Frage XII.

<sup>&#</sup>x27;) Dies wird wohl nicht richtig sein; es handelt sich vielmehr um eine der Frage VIII. korrespondierende Frage: Wie dort die Quantität,

Atom, seiner Raumerfüllung nach, sechs Atome in sechs verschiedenen Stellungen zu sich annehmen kann, nämlich oben, unten, vorn, hinten, rechts, links. Daraus kann man etwa auch nicht die Teilung der Atome ableiten, ebenso wie man ein Atom, weil es infolge seiner Raumerfüllung und der daraus folgenden Richtung an zwei andere grenzt und von ihnen berührt wird, nicht geteilt nennen kann, vielmehr ist das nur die Folge seiner Raumerfüllung.

### XI. Raumerfüllung und Richtungnahme.

Wisse, dass zwischen unsern Lehrern keine Meinungsverschiedenheit darüber besteht, dass das Atom, wenn es existiert, raumerfüllend sein muss, und wenn es raumerfüllend ist, in einer Richtung sein muss<sup>1</sup>). Abu'l Kāsim hat gesagt, dass beides nur der Fall ist, wenn ein anderes Atom hinzutritt<sup>2</sup>). Die Ab-

so soll hier die Richtung der Atome selbst angehören. Hasanī zeigt dieselbe Tendenz wie zu Frage VIII. f. 27b: "Abu 'Alī und 'Abd al-Gabbār sind der Meinung, die Richtung der Substanz geht auf ein Ding ausserhalb von ihr zurück; Abu Hāšim: nein auf sie selbst. Wir sagen: Wir kennen dann, d. h. ohne Richtung, die Substanz nur durch Beweis, sie zu sehen ist aber unmöglich. Und wenn die Richtungen auf das Atom zurückgehen, so führt das zur notwendigen Annahme der Teilung. Abu Hāšim sagt, es ist möglich, dass es sechs andere Atome trifft, sodass es sechs Richtungen hat. Ich sage, das erste (d. h. die Annahme Abu 'Alī's) ist stärker, weil das zweite die Teilung notwendig macht. Die Substanz kann sechs anderen anliegen, da der Körper aus ihnen entsteht; 'Abbād sagt, der Körper entsteht auf einmal. Nach unsrer Meinung hindert nichts die Schöpfung des Atoms und es bedarf in seiner Existenz nicht eines anderen, und wenn es existiert, so ist die Verbindung eines anderen mit ihm möglich. Ich sage, darüber ist noch nachzudenken notwendig.

<sup>1)</sup> Der Sinn muss sein: das Atom muss in seiner Existenz einen Raum erfüllen und eine Richtung einnehmen. Eine Uebersetzung, nach der die Voraussetzung der Existenz die Raumerfüllung, und die Voraussetzung dieser wiederum die Richtung ist, würde, da die Richtung ihrerseits vom Accidenz des Seins abhängig ist, zu einem circulus führen, da jedes Accidenz doch die Raumerfüllung voraussetzt.

<sup>2)</sup> Das ist also die spätere Anschauung von der Raumerfüllung, die in Untersuchung VIII von Abu'l K\u00e4ssim ausgedr\u00fckt wird: "Die Dimension kommt dem Atom durch die Zusammensetzung zu."

weichung von uns scheint auch wieder nur eine vermeintliche, äusserliche zu sein 1). Wir verstehen unter Raumerfüllung dasjenige Attribut, durch welches die Verbindung der Atome möglich ist und unter Richtungnahme dasjenige, welches ein anderes Atom verhindert, an die Stelle eines schon vorhandenen zu treten, und es zwingt, eine der sechs Stellungen zu ihm einzunehmen, sodass wenn wir dem Atome einen Raum supponieren, es unmöglich ist, dass sie beide denselben Raum einnehmen würden. Diese Definition giebt im Grunde genommen auch Abu'l Käsim zu, nur dass er sich von dieser Bezeichnung fernhält<sup>2</sup>).

#### XII. Das isolierte Atom<sup>3</sup>1.

Darunter verstehen wir ein Atom, neben dem sich kein anderes befindet; da diese Eigenschaft eine negative ist, kann sie nicht durch irgend etwas verursacht sein, wie das Abu'l Kasim

<sup>1)</sup> Ich halte dies für ebenso falsch, wie die gleiche Tendenz in Frage X, die aus dem Harmonisationsinteresse der jüngeren Schule entstanden ist, weil diese in der Frage der Raumerfüllung und der damit zusammenhängenden Richtung schon anderen Anschauungen gegenüber stand. Konsequentere Durchführung zeigen die Nachrichten Hasani's, oben S. 46 Anm. 1. Denn wenn man die Raumerfüllung zu einem Relationsbegriffe macht, muss es notwendigerweise auch die Dimension sein. Wie es unser Verfasser thut, bei der Dimension, Fr. VIII, eine Meinungsverschiedenheit anzunehmen, hier bei der Raumerfüllung in bezug auf dieselbe Frage sie auszuschliessen, geht nicht an. Für uns kann feststehen, dass Abu Häsim die Raumerfüllung für etwas Positives, die Atome daher für körperliche hält. Wichtig wird es sein, die Bedingung aufzusuchen, unter der diese Anschauung durch die der punktuellen Atome ersetzt und die in den Fragen VIII, X, XI vorliegende Tendenz der jüngeren basrensischen Schule hervorgerufen wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Bethätigung kämen diese Eigenschaften nur in der Verbindung, vorhanden wären sie schon von vornherein. Diese Aeusserung konnte die scheinbare Berechtigung zu der Auffassung der jüngeren Basrenser geben.

annimmt 1). Nur wenn man mit der Isolation die besondere Richtung meint, die das Atom annimmt, so ist diese allerdings durch einen Begriff verursacht. Dass man die Isolation einer Substanz, d. h. den Umstand, dass neben einer Substanz sich keine andere befindet, nicht aus einer anderen Ursache ableiten kann, wird doch dadurch klar gemacht, dass, wenn die andere Substanz, die von ihr getrennt war und nicht neben ihr war, jetzt in ihre Nachbarschaft kommt, der Zustand der Substanz inbezug auf ihr Attribut sich nicht geändert hat. Es hat sich nur die Bezeichnung geändert: während die Substanz früher getrennt und isoliert genannt wurde, wird sie jetzt benachbart genannt.

# XIII. Die Substanzen können von allen Accidenzen, ausser dem "Sein" frei sein.

[2] "Sein" ist das spezielle Sein jeder Substanz und giebt derselben das Attribut der bestimmten Richtung (p. 48, 20—22. 50, 13—15). Da die Substanz, sobald sie existiert und raumerfüllend ist, auch die Richtung besitzen muss (Ueberschrift zu Frage XI; p. 41, 13. p. 57, 21), so kann die Substanz das "Sein", von dem diese bewirkt wird, nicht entbehren. Hasanī drückt den Grundsatz fast konform aus f. 27 b.: "Die Substanz kann von Accidenzen frei sein, ausser von den akwān." Unter den "Sein" sind hier nicht die bekannten 4 Seinszustände (Schreiner, Jeschu'a S. 31 Anm. 1), sondern ein einfacher Plural zu kaunun "Sein" (vgl. weiterhin S. 58 Anm. 1) zu verstehen. Ausführlich spricht Hasanī im bāb al-akwān über das "Sein", f. 31 b: "Der Weg zur Feststellung der "Sein", akwān, ist das Neuauftreten des "Seins" (خاتفة) an der Substanz bei der Möglichkeit, dass es nicht auftrete. Da der Zustand und die Bedingung da-

¹) Die Beziehung dieser Ansicht Abu'l Kāsim's zu der in den vorhergehenden Untersuchungen vertretenen ist wohl die, dass es an und für sich das Alleinsein einer Substanz überhaupt nicht giebt, dass es dafür einer jedesmaligen Ursache bedarf.

<sup>2)</sup> Ich bin in dieser Frage ausführlicher, und stelle darum die als Note gedachten Ausführungen ausnahmsweise in den Text.

bei unverändert sind, muss ein "Bewirkendes" angenommen werden, und das kann nach dem bereits Feststehenden nur ein Begriff sein. Frage: Die Basrenser: es, gemeint das "Sein", bewirkt einen Zustand, während kein anderes Accidenz seinem Substrat ein Attribut giebt. Die meisten: es verleiht diesen Zustand nicht. Nach uns: wir unterscheiden zwischen den verschiedenen Richtungen der Substanz. Die Unterscheidung muss entweder auf die Entstehung eines Dinges im Substrat zurückgehen, ein solches kennen wir nicht, oder auf die Entstehung des Körpers, aber dieser existierte doch schon. Es beruht also auf dem Auftreten eines Attributs, (sc. welches die Richtung verursacht hat.) . . . . Frage: Abu Hāšim: [Er kann nicht getastet werden.] Die akwān können nicht gesehen werden; ihm treten entgegen Abu 'Alī und Abu'l Kāsim. Wir sagen: wenn dem so wäre, würde der auf einem Schiffe schlafende, wenn er aufwacht, zwischen den beiden Zuständen des Schiffes unterscheiden können. Das "Sein" kann nicht getastet werden, im Gegensatz zu Abu 'Alī. Abu Hāšim: das "Sein" ist Bewegung und Ruhe. Abu'l Hudail, Abu'l Kāsim: nein es ist ein Begriff ausser ihnen beiden, indess ist er von ihnen nicht getrennt. Unsere Meinung: wenn dem so ist, so ist es nötig, dass, was das eine aufhebt, das andere aufhebt; dasselbe Ding kann aber nicht zwei verschiedene aufheben." Der Rest des Kapitels spricht dann über Bewegung und Ruhe. Von dem "Sein" als Bewegung wird, in den Masa'il ausser in dem Hauptkapitel (al-kalām fi'l-akwan f. 83a-108b. Der Anfang der letzten Frage des Kapitels ist bei Schreiner, Kalām S. 6 Anm. 2 abgedruckt), in dem wesentlich über Bewegung gehandelt wird, auch im ersten Teil gesprochen, p. 61, 14-16 wird die Bewegung zum zehnten Ort geradezu ein kaunun genannt. p. 62, 5-6: das "Sein" ist zur Zeit der Entstehung der Substanz noch nicht Bewegung.

Bei al Guweinī, Iršād 4 b (bei Schreiner, Kalām S. 47, Anm. 4) heisst es: "Die Basrenser unter den Mu'taziliten haben das Freisein der Substanz von den akwān für unmöglich erklärt, sie geben aber das Freisein von allen Accidenzen, ausser ihnen zu". Dazu ib. (Schreiner, Kalām S. 45 Anm. 3): "Zu dem,

was sie absolut behaupten, gehören die akwan. Das sind Vereinigung, Trennung, Bewegung und Ruhe und ihre Gesamtheit ist das, was der Substanz einen speziellen Ort oder die Supposition eines solchen giebt." Das ist aber dasselbe, was in den Masa'il ausgedrückt wird, dass das "Sein" der Substanz die Richtung giebt. Das wird ganz klar gemacht durch Mattaweihi's al-magmū' min al-muhīt bi-l-taklīf (Auszug aus dem Werke: des 'Abd al-Gabbar al-Mu'tazilī) mscr. Berlin, cod. Glaser 52, (Ahlwardt 5149) f. 15a: "Ein Attribut, wie dieser Begriff, den wir aufstellen wollen, wird uns durch unsern Ausdruck kaunun erschlossen, dessen Sinn ist: dasjenige, wodurch die Substanz in einer Richtung, mit Ausschluss anderer ist. Die Namen sind verschieden, der Sinn geht auf diese Kategorie zurück. Bisweilen nennen wir es schlechthin "Sein", wenn es am Anfang existiert, nicht . . . . (msc. viell. بعد غيه), und dieser Zustand ist beim Existierenden nur zur Zeit der Entstehung der Substanz; dann, wenn es dauert, ist es möglich, dass wir es Ruhe nennen. Bisweilen wird dieses "Sein" Ruhe genannt, wenn es einem ähnlichen folgend entsteht, oder durch dasselbe die Substanz zwei und mehr Augenblicke dauert. Bisweilen wird das "Sein" Bewegung genannt, wenn es nach seinem Gegenteil entsteht oder ohne äusserliche Unterscheidung das Sein des Körpers an einem Ort bewirkt, nachdem dieser an einem anderen war. Bisweilen wird ein Teil von ihm Nachbarschaft, Naheliegen, Nähe genannt, wenn eine Substanz einer anderen nahe ist, in der Weise, dass kein Zwischenraum zwischen ihnen ist. Bisweilen wird ein Teil von ihm Trennung, Entfernung, Getrenntsein genannt, wenn in einer Entfernung von ihm eine Substanz existiert. Das sind die Namen, die auf diese Kategorie angewandt werden".

Das "Sein" ist also nach all diesen Angaben das spezielle Sein der Substanz, das ihm die Richtung giebt, und das die Zusammenfassung, nach Mattawejhī die Grundlage der 4 Seinszustände ist. Von diesem "Sein" in der allgemeinen Bedeutung wird von den Mu'tazilīten auch in der Mehrzahl ohne die technische Bedeutung des Wortes akwān gesprochen.

Von dem "Sein" als Ursache der Richtung, wie überhaupt

von der Voraussetzung eines Dinges für die Richtung, womit er das "Sein" meint, spricht auch Jeschu'a (bei Schreiner, S. 34, S. 62) und Josef al Başīr (bei Schreiner, Jeschu'a S. 84 Anm. 2). Auch im ersten Beweis Jeschu'a's für die Schöpfung (bei Schreiner S. 31) ist nur von der durch das "Sein" verursachten Richtung die Rede. הה existieren ist an dieser Stelle im Sinne von "bestimmt existieren" und als Ursache der Richtung aufzufassen. וואיז (ib.) werden nach dem, was wir eben über die Masä'il und Hasanī inbezug auf akwān sagten, hier nicht als Seinszustände sondern als "Sein", als einfacher Plural zu mm zu nehmen sein. Interessant ist es auch, dass, wie Schreiner (Jeschu'a S. 37) nach Mattaweihī mitteilt, ein Teil der Mu'tazilīten in dem Beweise für die Schöpfung von der Existenz der Atome an einem bestimmten Orte, d. i. der Richtung ausgingen (diese Form der Beweise finden wir bei Jeschu'a), andere von den Seinszuständen, also der Ursache der ersteren (diese Form finden wir bei Josef al Başīr, siehe oben und Schreiner, Kalam S. 38 Anm. 4ff., und auch bei Ibn Esra ib.) Den Grundsatz Abu Hāšims finden wir auch bei Ahron ben Elia (Ez ḥajim S. 15.): החלק שאינו מתחלק הוא היוצא מן האפס שאינו נוצל מן מקרה המצב לא מקרה אחר הברחי wohl gihatun מצב Da unter נוסף עליו שמקרה החבור הוא מתחדש Richtung, nicht deren Ursache, das kaunun, zu verstehen ist, so ist es interessant, zu konstatieren, dass hier schon das Verursachte für die Ursache eingetreten und die Richtung anstatt des sie verursachenden "Sein" als notwendiges Accidenz betrachtet wird. - Nach Maimonides in der 5. Prämisse (Munk, Guide I, S. 387), würden also sowohl akwan, wie andere Accidenzen notwendig sein.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Ansicht, dass die Substanz von Farbe, Geschmack und Geruch und ebenso von ähnlichen Accidenzen frei sein kann, ausgenommen von dem "Sein".

Wenn das "Sein" existiert und ein anderes "Sein" ihm benachbart ist, so ist es nicht frei von der Zusammensetzung, weil das Sein diese erzeugt, unter der Voraussetzung, dass es einen Nachbar hat 1). Wenn die Feuchtigkeit bei der Substanz existiert, so ist diese nicht frei von dem Druck nach unten, weil die Existenz der Feuchtigkeit diesen einschliesst. Wenn die Trockenheit bei ihr existiert, so ist sie nicht frei von dem Druck nach oben, weil die Existenz der Trockenheit diesen einschliesst2). Wenn in der Substanz die Farbe existiert, so kann sie, nachdem diese einmal bei ihr existiert, nicht mehr sie und ihr Gegenteil entbehren3), weil bei dem Gegenteil der ursprünglichen Farbe die Dauer nötig ist, wie bei dieser selbst, und sie beide in der Existenz nur des Substrates4) bedürfen5). Und wir sagen, dass

<sup>1)</sup> So übersetze ich im Anschluss an Masä'il 118a: "Die Zusammensetzung ist ein Begriff, welcher die beiden "Sein" gleichmacht und in 2 Substraten existiert". Im vorliegenden Zusammhenhang würde man vielleicht besser mit Ergänzung von übersetzen: "Wenn in der Substanz das Sein existiert und eine andere ihr benachbart ist, so u. s. w." Zu dieser Uebersetzung siehe Hasani's Bestimmung, dass das speziellste Attribut der Zusammensetzung die Annahme zweier Atome als Substrat ist

f. 82a: أخص أوصافه (يعنى التاليف) حلول في الجزعين. Vergleiche hierzu auch p. 47, 19: "Die Zusammensetzung bedarf des "Seins" nicht, nur dessen bedarf sie, dass ihre beiden Substrate unter die Bestimmung eines Substrates fallen; wenn dies ohne "Sein" vorhanden wäre, wäre die Zusammensetzung auch ohne dies möglich. — Vom Aneinanderhaften heisst es p. 48, 6, es sei nichts weiter, als die Zusammensetzung, nur dass in einem seiner beiden Substrate Feuchtigkeit, in dem anderen Trockenheit ist.

<sup>2)</sup> Hasanī f. 31 a fast gleichlautend. Vgl. hierzu S. 38 Anm. 2.

a) Ausführlich besprochen in den letzten der diesem Kapitel angehängten Fragen. Die Ansicht entspricht der Abu 'Ali's über Accidenzen am Schluss des Azl und überhaupt den basrensischen Anschauungen, dass ein Ding, das einmal existiert, nur durch sein Gegenteil aufgehoben werden kann; Hasanī f. 29 b: "Die Basrenser sind der Ansicht, die Farben dauern, Abu'l Kāsim ist dieser Ansicht nicht. Wir sagen, sie bleiben so lange, als nicht ihr Gegenteil auftritt." Ebenso werden ja auch die Substanzen durch ihr Gegentheil, das Vernichtetsein, fanā' aufgehoben (Frage XVI). Zur Frage vgl. Jeschu'a, bei Schreiner S. 46. Speziell beschäftigt sich der Verfasser mit dieser Frage noch im Accidenzenkapitel, f. 50b:

مسئلة في بقاء الألوان

<sup>4)</sup> Dasselbe vom Ton p. 49, 17, dagegen vom Leben p. 55, 13, dass es des "Baues" bedürfe. Siehe oben zu Fr. I S. 24 Anm. 2. Hasanī f. 29b: Abul'l Kāsim ist der Meinung: Jedes Accidenz bedarf der Substanz,

es entschieden ist, dass es geschmack- und geruchlose, dagegen nicht entschieden ist, dass es farblose Körper giebt¹), höchstens können wir sagen, dass die aschfarbenen Körper, wie Wasser, Luft, Erde, Feuer möglicherweise von Farbe frei sind, möglicherweise aber ihre Farbe durch die Vermischung verschiedener Farben entstanden ist, wenn es auch die Mischung hier erfordert, dass ihre Wahrnehmbarkeit geringer, als die der mit Milch vermischten Tinte ist.

Unser Lehrer Abu'i Kāsim sagt: Das Freisein der Substanz von Farbe, Geschmack, Geruch, Wärme, Kälte, Feuchtigkeit, Trockenheit<sup>2</sup>) ist möglich. Und dieser Meinung folgt auch Abu 'Alī; und er sagt: Wenn das Substrat eines von den Accidenzen trägt, das ein Gegenteil hat, so kann es nicht von ihm und seinem Gegenteil frei sein; wenn es kein Gegenteil hat, so kann es nicht von ihm frei sein<sup>3</sup>).

Die Richtigkeit der Ansicht Abu Hāšim's, dass die Substanz auch von der Farbe frei ist 4), beweist folgendes:

unsere Genossen sind der Ansicht: ausgenommen der Wille und die Abneigung Gottes und das Vernichtetsein. Dann giebt es unter den Accidenzen solche, die nur des Substrates bedürfen, wie die Feuchtigkeit, Trockenheit, der Druck, die wahrnehmbaren Accidenzen, (diese sind f. 29a aufgezählt, vgl. S. 61 Anm. 2) und unter ihnen giebt es solche, die zweier Substrate bedürfen, wie die Zusammensetzung. Dann giebt es unter ihnen auch solche, die ein Ding ausser dem Substrat nötig haben, wie Leben, Wille, Wissen, Glauben, welche einen speziellen Bau, binjatun mahsusatun, verlangen."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Zusammenhang zwischen den Abschnitten ist der, dass alle diejenigen Accidenzen, welche die Substanz an und für sich oder unter gewissen Bedingungen nicht entbehren kann, zusammengestellt werden.

<sup>1)</sup> Zur Bedeutung dieser Ausführung vgl. Anm. 4.

<sup>2)</sup> Die letzten 4 Accidenzen sind die bekannten 4 Naturzustände, (Schreiner, Jeschu'a S. 31 Anm. 1), die ersten 3 Accidenzen sind die von der basrensischen Beweisführung besonders betroffenen.

<sup>3)</sup> Diese Ansicht Abu 'Alīs geht über die spezielle Abu Hāšims nicht heraus, es ist nicht die in der 4. Prämisse des Maimonides (Munk, Guide I. 107b) und in den verwandten aš'aritischen Anschauungen (Schreiner, Kalām. S. 47 Anm. 4) vertretenen, dass jede Substanz jedes Accidenz oder sein Gegenteil besitzen muss.

<sup>4)</sup> Die Beweisführung richtet sich allein hierauf, weil die Freiheit

I. Die Substanz ist etwas anderes, als die Farbe. Ein innerer Zusammenhang beider, der ihre Coexistenz erforderte, ist durch den Verstand nicht zu erschliessen. Gott, der sie nach freiem Willen schafft, kann ohne einen solchen Zusammenhang die eine ohne die andere schaffen, wie er ja auch die Schwärze ohne Süsse schaffen kann, eben weil kein Zusammenhang zwischen ihnen besteht 1).

Ein solch innerer Zusammenhang und damit die Notwendigkeit der Coexistenz besteht zwischen der Bewegung im Fleisch und der im Knochen und Haar der Hand, indem nämlich beide die Folgen desselben der Bewegung vorausgehenden Druckes sind. Würde erst der durch die Bewegung der Hand erzeugte Druck die Bewegung des Knochens und des Haares hervorbringen, wie man es, um den inneren Zusammenhang zwischen beiden aufzulösen, sagen könnte, müsste sich das Fleisch, das bewegt ist, während der Knochen noch nicht, von diesem trennen, wie wir ja von einer solchen Trennung sprechen bei einem Kreisel und bei dem Mühlstein, von dessen Durchmesser und Axe2) wir sagen, dass manche von ihren Teilen ruhen, andere sich bewegen und darum eine Trennung eintritt<sup>8</sup>), und wie wir eine solche Trennung auch bei einem Sack, der auf einer unten festgemachten Säule befestigt ist, wahrnehmen: wenn er nämlich bewegt wird trennt er sich von dieser4).

von dem Geschmack und Geruch allgemein zugegeben wurde, sehr bedingt dagegen nur die von der Farbe.

<sup>1)</sup> Besteht aber ein solcher Zusammenhang, so hat Gott nicht die Macht, die eine ohne die andere zu schaffen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So vielleicht قطب zu übersetzen nach Muhīt al-muhīt II, 1728: قطب ist ein Eisen in der unteren Scheibe der Mühle, um das sich die obere dreht.

<sup>\*)</sup> Munk, Guide I S. 382.

<sup>4)</sup> Die hier im Text folgende Stelle p. 45, 18—46, 14 habe ich nicht verstanden. Im folgenden Abschnitt wird dann ein Zusammenhang zwischen den einzelnen Attributen des Lebenden hergestellt, der darauf beruht, dass der Lebende ein Ganzes ist, das durch das Leben alle seine Atome zu einem Ding macht. Vgl. dazu Ḥasanī 29b: "Das Leben giebt dem Ganzen ein Attribut".

Zwischen Substanz und Farbe besteht ein solch innerer Zusammenhang, der ihre Koexistenz erforderte, nicht, denn der Zusammenhang müsste zunächst der sein, dass die Substanz die Farbe voraussetzte, d. h. ihrer bedürfte.

Die Substanz kann der Farbe nicht bedürfen:

- 1) nicht in ihrer Existenz a) weil der Begriff der Farbe auf Entgegengesetztes passt, die Substanz in ihrer Existenz, also entgegengesetzter Dinge bedürfen müsste, was unmöglich ist, "weil einer der beiden Gegensätze, insofern die Substanz seiner bedarf, ihre Existenz möglich macht, insofern er ihrer anderen Voraussetzung entgegengesetzt ist, sie unmöglich macht, da was die Bedingung, auch das Bedingte unmöglich macht." b) weil die Farbe der Substanz bedarf, beide sich also gegenseitig voraussetzen würden, was unmöglich ist; bei dem "Sein" ist der Sachverhalt ein anderer, weil die Substanz des "Seins" nicht in ihrer Existenz, sondern nur in ihrer Richtungnahme bedarf. c) weil dann die Farbe existieren müsste, wenn die Substanz nicht existiert, weil das Vorausgesetzte auch beim Nichtsein des Voraussetzenden existieren muss.
- 2) nicht in einem Attribut, das ihr in ihrer Existenz zukommt, a) nicht in der Substantialität, neben anderen schon
  öfters angeführten Gründen auch deshalb, weil dann das Wesensattribut durch eine ausser dem Ding liegende Ursache oder Bedingung erfordert wäre; b) nicht in der Raumerfüllung, neben
  Gründen, die für die Substantialität gelten, auch deshalb nicht,
  weil doch gerade die Raumerfüllung die Voraussetzung für die
  Farbe in der Substanz ist, also wieder ein Reprocitätsverhältnis
  entstände; c) nicht in der Richtung, weil dann die Farbe in derselben Weise die Substanz beeinflussen würde, wie die Substanz
  durch die, sonst für die Richtung angenommene, Voraussetzung,
  das "Sein", beinflusst wird. Mit demselben, "Sein" kann die
  Substanz nicht in verschiedenen Richtungen sein, während sie
  in derselben Richtung nicht mehrere "Sein" annehmen kann¹);

¹) akwān ist selbstverständlich an dieser Stelle nicht in dem technischen Sinne der "Seinszustände" gebraucht, sondern als einfacher Plural

in jeder Richtung hat aber die Substanz eine spezielle Art des "Seins"; es giebt also unendlich viel Arten von "Sein". Das "Sein" unterliegt unserer Macht. Alle diese Bestimmungen müssten auch für die Farbe im Verhältnis zur Substanz zutreffen.

3) nicht in einem Merkmal, einer Bestimmung, die der Substanz in der Existenz zukommt, a) nicht in der Annahme von Accidenzen, b) nicht in der Raumbehauptung, c) nicht in der Wahrnehmbarkeit mit 2 Sinnen. Bei allen dreien nicht, hauptsächlich aus dem gleichen Grunde, weil alle drei, mit der Raumerfüllung nötig sind, gleichviel ob die Farbe existiert oder nicht.

Die Substanz kann aber die Farbe auch nicht als notwendige Folge hervorbringen,

1) nicht als Ursache, a) weil die Ursache nur die Bestimmungen, nicht das, was mehr als Bestimmung ist, also hier die Farbe, notwendig hervorbringen kann<sup>1</sup>),

von kaunun, "Sein": "Seinsmöglichkeiten". Dieser Plural wird ausser an dieser Stelle zweimal, auch sonst noch oft in den Masā'il gebraucht, z. B. p. 70, 19. Dazu gehört auch ein Dual, z. B. Masā'il f. 118a: التأليف

<sup>1)</sup> Wörtlich folgt (ich übersetze nach meiner Korrektur des Textes): "denn die Ursache giebt einem Wesen mit Ausschluss anderer nur dann das Attribut, gemeint ist das der Existenz, wenn sie ihm speziell Sie kann ihm aber nur dann speziell zukommen, wenn es existiert. So wird also die Existenz der Ursache auf die Existenz dieses erst zu Verursachenden gestellt, wie soll es damit also möglich sein, dass die Existenz dieses Wesens von ihr ausgeht. Dazu kommt noch, dass das durch eine Ursache bewirkte wegen eines Dinges existiert, das auf das Wesen der Ursache zurückgeht, während die Existenz bei der Entstehung durch den agens geschieht, so ist es also nicht möglich, dass die Ursache die Existenz von Wesen bewirkt". Die Beweisführung wird verständlich durch die schon von Schreiner mitgeteilte und übersetzte Stelle Hasanī 43b (Jeschu'a S. 27 Anm. 1): "Ursache ist das, was beim Ganzen oder am Substrat eine Eigenschaft (in den Masä'il dafür: حكم Bestimmung) notwendig zur Folge hat. Der Grund (sababun) hat aber ein Wesen (Schreiner übersetzt Substanz) zur Folge". Da in unserer Stelle die Verursachung der Farbe gemeint ist, diese aber, in unsern Quellen wenigstens, unbedingt Accidenz ist, so muss hier unter نات "Wesen" in dem neu-

- 2) weder als Ursache, noch als Grund, a) weil die Substanz nichts Spezialisierendes hat, wodurch sie eine bestimmte Farbe, nicht aber zwei oder unzählige entgegengesetzte zur Folge hat, während sie bei der Hervorbringung des "Seins" insofern ein Spezialisierendes hat, als sie das Sein in der dem Substrat nächsten Richtung wegen der Unmöglichkeit des Sprunges erzeugen muss, b) weil dann die Sustanzen alle in der Farbe übereinstimmen müssten, da sie ja gleichartig sind, also dieselbe Farbe erzeugen müssten.
- 3) nicht als Grund, weil es im Wesen des Grundes liegt, dass etwas eintreten kann, das die Substanz an der Erzeugung der Farbe hindert, und hierin unterscheidet sich das von einer Ursache und von einem Grund Bewirkte<sup>1</sup>).
- II. Wir kennnen Körper und Substanzen, die von allem Geruch und Geschmack vollkommen frei sind. Dies bemerken wir z. B. bei Wasser und Luft, wenn wir sie durch die Nase ziehen, oder wenn wir einen Traubenkern oder die Oberfläche einer Pflaume dem Gaumenzöpschen ganz nahe bringen. Dafür, dass wir hier weder Geschmack, noch Geruch merken, kann weder der Grund sein, dass wir uns daran schon zu sehr gewöhnt haben, denn wir haben uns ja auch an die Wahrnehmung selbst gewöhnt und unterscheiden doch, was wir wahrnehmen<sup>2</sup>), noch

tralen Sinne verstanden werden: alles was nicht Attribut, resp. Bestimmung ist. Einen ähnlichen neutralen Gebrauch von iauch sonst.

— Eine weitere Unterscheidung zwischen "Grund" und "Ursache" siehe folgende Anmerkung; an dieser Stelle ist die Bestimmung noch von Interesse, in welcher Weise der "Grund" eigentlich die Existenz eines Körpers bewirken kann, da diese doch durch den agens ist, die Verhältnisse also, wie bei der Ursache liegen, p. 53, 6: "der Grund hat in Wirklichkeit die Existenz des Begründeten nicht zur Folge, vielmehr ist dies der agens, welcher das Begründete schafft, wenn er den Grund schafft".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hierzu ist die Definition zu vergleichen, welche von der Ursache gegeben wird; vgl. S. 33 Anm 3.

<sup>2)</sup> Der Text, ohne die vorgenommene Aenderung müsste übersetzt werden: "Obwohl er sich an die Wahrnehmung seiner selbst gewöhnt hat, unterscheidet er doch das Wahrgenommene". Der Sinn soll aber offenbar sein: "Die Gewöhnung an eine Sache, — also hier an die Wahrnehmung — schliesst ihre Unterscheidung nicht aus".

aber auch, dass verschiedene Geschmäcke und Gerüche vermischt sind, die sich einander aufheben, noch aber schliesslich die geringe Quantität, vielmehr ist wirklich weder Geschmack noch Geruch bei gewissen Substanzen und Körpern vorhanden. Da nun der Verstand zwischen diesen Accidenzen einer- und zwischen der Farbe andererseits keinen Unterschied macht, Gewissheit und Ungewissheit bei ihnen dieselbe ist, so muss, was für diese Accidenzen zutrifft, auch für die Farbe zutreffen.

III. Der Ton, der ebenso wie die Farbe zu seiner Existenz nur sein Substrat braucht, kann bisweilen der Substanz völlig fehlen, obwohl sie ihn trägt, dasselbe muss bei der Farbe der Fall sein, die auch nur des Substrates bedarf<sup>1</sup>).

#### Fragen:

- I. Die existierende Substanz muss gesehen werden, gesehen aber wird sie in der äusseren Form, diese ist die Farbe. Dass zum Gesehenwerden oder zur sinnlichen Vorstellung die äussere Form gehört ist noch nicht erwiesen. Diese letztere wäre zur Existenz ja auch gar nicht nötig, denn obwohl wir Gott und so viele Accidenzen nicht sinnlich vorstellen können<sup>2</sup>), behaupten wir sie dennoch, und auch ohne Sichtbarkeit könnte die Substanz existieren.
- II. Wenn wir zwischen der Wahrnehmung durch Sehen und Tasten, obwohl sich die durch beide gelieferten Aussagen<sup>3</sup>) auf dasselbe Objekt beziehen und gleich sind, einen Unterschied machen, so weist das darauf hin, dass die Wahrnehmung mit dem Auge noch ein anderes Ding bei der Substanz erfasst, als die mit dem Tastsinn, und zwar die Farbe, die also zur Substanz

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 55 Anm. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber die wahrnehmbaren und nichtwahrnehmbaren Accidenzen siehe Hasanī f. 29a: "Farben, Geschmäcke, Gerüche, Wärme und Kälte, Töne und Schmerzen werden nach aller Meinung wahrgenommen. Sie sind aber verschiedener Meinung über Seinszustände, Zusammensetzung, Feuchtigkeit und Trockenheit. Abu'l Kasim sagt, sie werden wahrgenommen, Abu Hasim sagt "Nein".

<sup>3)</sup> So ist hier عند zu übersetzen, nicht in dem technischen Sinn von "Attribut".

gehört. Wenn wir zwischen beiden Arten von Wahrnehmungen einen Unterschied machen, so beruht das einzig darauf, dass der Wahrnehmungsakt ein verschiedener ist, nicht aber das Wahrnehmungsobjekt sich für beide verschieden darstellt. Ebenso machen wir auch zwischen dem Wissen durch Ueberlieferung und dem durch Wahrnehmung, obwohl beide Erkenntnisse gleich sind, einen Unterschied nur, weil die Methoden der Erkenntnis verschieden sind.

- III. Wenn nicht eine Farbe an der Substanz existiert, so können entgegengesetzte Farben an ihr zusammen sein<sup>1</sup>), d. h. nicht existente. Das Zusammensein kann nicht mit dem Freisein verglichen werden. Wenn es auch nicht möglich ist, dass sie zu gleicher Zeit nicht existieren, so schliesst doch z. B. die rote Farbe zu gleicher Zeit die schwarze und weisse aus. Man kann nicht sagen, dass beide Annahmen für die Vernunft gleich unannehmbar, gleich vernunftunmöglich sind; denn dafür giebt es weder eine Vernunftnotwendigkeit, noch einen Beweis.<sup>2</sup>)
- IV. Die Substanz kann das "Sein" nicht entbehren, weil sie es trägt, d. h. weil es ihr Accidenz ist. Da dieselbe Ursache auch für die Farbe zutrifft, kann sie auch diese nicht entbehren. Wäre die dauernde Verbindung des "Sein" mit der Substanz mit nichts anderem zu begründen, wäre die Annahme des Tragens als Ursache richtig. Das "Sein" ist aber bei der Substanz darum dauernd erforderlich, weil sonst die Substanz nicht eine Richtung, und ohne das wieder keinen Raum einnehmen kann. Wäre ferner die Annahme der Accidenzen der Grund für ihre unauflösliche Existenz, dann müsste die Substanz ja unzählige, teilweise entgegengesetzte Accidenzen besitzen, weil sie entgegengesetzte und unzählige Accidenzen trägt<sup>8</sup>).
- V. Da die Substanz, nachdem die Farbe einmal an ihr existiert hat, zum mindesten, die ihr entgegengesetzte nicht mehr

Der terminus igtimā' ist hier im Sinne Abu'l Kāsims aus Untersuchung V gebraucht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber den Unterschied der notwendigen und der beweisbaren Erkenntnis siehe oben S. 34 Anm. 1; auch Jeschu'a bei Schreiner S. 33.

<sup>8)</sup> Vgl. oben S. 23. 24.

entbehren kann, so ist es auch nicht möglich, dass sie dieselbe überhaupt einmal entbehren kann. — Das Nichtsein der Farbe nach ihrer Existenz ist nur darum unmöglich, weil die Farbe nur durch ihren Gegensatz aufgehoben werden kann, bei diesem aber die Dauer gleich möglich ist, wie bei ihr. Hängt nun aber auch das Auftreten des Nichtseins mit der Existenz des Gegensatzes zusammen, so doch nicht die Dauer der Nichtexistenz, das soll heissen: Die Nichtexistenz einer Farbe bedeutet noch nicht die Existenz ihres Gegensatzes, wie diese ihre Nichtexistenz.

## XIV. Die Substanz dauert nicht wegen einer Ursache.

Zwischen unseren Lehrern besteht keine Meinungsverschiedenheit, dass der Körper nicht durch eine Ursache dauert. Dieses hat auch Abu'l Husain al-Hajjāt erklärt, und er sagte, dass die Substanz vergeht, indem die Macht Gottes sich auf ihre Vernichtung erstreckt<sup>1</sup>). Abu Hafs al-Kirmīsīnī sagt, das Dauernde dauert durch die "Dauer", dagegen folgt er der Ansicht Abu'l Husain's in Bezug auf die Vernichtung der Substanzen<sup>2</sup>). Abu'l Kāsim sagt, dass die Substanz durch die Dauer, deren Substrat sie ist, dauert<sup>3</sup>).

¹) Den Zusammenhang zwischen dieser Anschauung mit der Ansicht von der Dauer stellt Schreiner her (Kalām S. 48) al-Ḥajjāt's Ansicht von der Vernichtung der Substanz durch Gott wird dann ausführlich in Untersuchung XVI dargestellt und bekämpft. Sie ist hierher gestellt, um die nur partielle Uebereinstimmung Abu'l Ḥusains mit der basrensischen Lehre von der "Dauer" mitzuteilen.

<sup>2)</sup> Ich bin von der Lesart des Manuskriptes abgewichen, weil die Ausführung, wenn sie eine vollkommene Uebereinstimmung mit der vorhergehenden Ansicht lehren sollte, dem Sprachgebrauch der Masā'il nicht konform wäre. Dann müsste man etwa erwarten: والمد يذهب المنافعة. Auch hier ist nur ein partielle Uebereinstimmung, und zwar mit Abu'l Husain gemeint.

<sup>)</sup> Zu diesen Ansichten über die "Dauer": Ḥasanī f. 29a: أَبُو الْقَسَم und ausführlich f. 27a: "Die meisten sind der Ansicht, dass die Substanz dauert, d. h. kontinuierlich in ihrer Existenz

Die Richtigkeit der basrensischen Ansicht wird durch folgendes bewiesen:

I. "Dauer" bedeutet nur das Beharren der Existenz und es kommt der Substanz in ihrer Dauer kein Attribut ausser dem der Existenz zu. Da dieses vorher nicht durch eine Ursache war, so kann es jetzt auch nicht durch eine solche sein. Das ein solches Attribut nicht besteht, ersehen wir daraus: Wenn wir wissen, dass die Substanz in fortlaufender Existenz existiert, so wissen wir, dass sie dauert; wenn wir wissen, dass die Substanz dauert, so wissen wir, dass sie existiert in nicht stetig erneuerter, d. h. in fortlaufender Existenz<sup>1</sup>). Wie sollten wir bei

ist; nach al-Nazzām erneuert sie sich fortwährend durch ein agens, in jedem Augenblick aufs neue. (Demgegenüber sagen wir): Wir werden doch zu der Erkenntnis gezwungen, dass der Körper, welchen wir heute sehen, derselbe ist, den wir früher gesehen haben, und man wird mit dem Tode bestraft für das, was man gestern gethan hat. Abu Hāšim meint, die Dauer wird der Substanz prädiciert; Abu 'Alī meint, die Dauer und die Präexistenz können nur Gott prädiciert werden; darauf antworten wir: "Dauer" heisst die Beharrung der Existenz in zwei oder mehr Augenblicken, und Präexistenz bedeutet in der Sprache das Vorhergehen; was also diese Eigenschaften besitzt, dem können auch diese Prädikate gegeben werden. Die Basrenser sagen: Und die Substanz dauert nicht durch einen Begriff; Abu'l Kāsim dagegen meint, sie dauert durch die "Dauer", deren Substrat sie ist. Wir sagen: Das Attribut erneuert sich, nicht, sodass es eines Begriffes bedürfte, denn jedes Attribut, das am Anfang nicht durch einen Begriff besteht, besteht auch später nicht durch ihn. Die aber an einen Begriff glauben, sagen, es verhält sich umgekehrt." Diese Zusammenstellung zeigt ebenso wie die der Masa'il. dass die schon von al-Nazzām aufgestellte (ausser bei Hasanī und Masā'il, im Beweis III, auch bei Ibn Hazm, Schreiner, Kalam S. 48 Anm. 6), dann von Maimonides in der sechsten Prämisse wiederum mitgeteilte (Munk. Guide I, 389) Ansicht, dass die Substanz fortwährend von Gott neu geschaffen wird, nehmen weder die Basrenser (siehe besonders auch den III. Beweis), noch Abu'l Kasim an. Die Dauer der Substanz hängt hier auch nicht wie in der Darstellung Maimonides' (a. a. O.) mit der der Accidenzen zusammen (siehe darüber Schreiner, Kalām S. 48' und über die Dauer der Accidenzen oben S. 55 Anm. 3).

ist hier der Gegensatz von "Dauer", und wird wie bei Ḥasanī, so auch hier durch حالا بعد حال ,einen Zustand nach

der Substanz auch ein solches Attribut annehmen, da wir es weder durch Notwendigkeit, noch durch Beweis kennen. Denn der Umstand, dass wir es dauernd nennen, nachdem wir es vorher nicht so nannten, kann doch das Attribut nicht erweisen, denn das Attribut muss der Bezeichnung vorausgehen, nicht aber darf diese zur Feststellung des Attributes verwandt werden. Verliehe ferner die "Dauer" der Substanz ein besonderes Attribut, so müsste es auch die "Vernichtung" thun; beide sind entgegengesetzt, bedarf nun das eine der Dauer der Existenz, so müsste auch das andere, die Vernichtung, derselben bedürfen<sup>1</sup>), was doch absurd ist. Wie vielmehr die Vernichtung das Nichtsein nach dem Sein ist, so ist die Dauer das Sein nach dem Sein.

II. Die "Dauer" würde im Körper schon bei der Entstehung existieren, da die Substanz sie doch trägt und nichts vorhanden wäre, was ihr Auftreten verhindern könnte. Weder könnte ihr Auftreten dadurch verhindert werden, dass die Substanz die Dauer jetzt nicht trüge, weil sie diese gemäss ihrer Raumerfüllung trägt und die Substanz schon in ihrer Entstehung existierend und raumerfüllend ist2). Aber auch dadurch nicht, dass der Zeitpunkt nicht geeignet wäre, ebensowenig aber dadurch, dass das durch die Dauer herbeigeführte Attribut in diesem Augenblick nicht möglich ist. Denn erstens giebt es ein solches Attribut ja gar nicht, zweitens kann die Unmöglichkeit der Ursache nicht auf der Unmöglichkeit des Verursachten beruhen, sondern nur umgekehrt. Man kann aber auch nicht sagen, dass das "Auftreten" ein Ding sei, das der Dauer im Zustande der Enstehung entgegengesetzt sei und ihre Existenz verhindere, denn, wie es bei Gegensätzen sich verhält, könnte die "Dauer" an Stelle des "Auftretens" geschaffen werden.

den anderen" weiter ausgeführt. Es findet sich auch im Sinne von "Neuauftreten" ohne die Bedeutung der steten Wiederholung, vergl. p. 64, 17. Im Mscr. findet sich die Form fast stets ohne Punkte. Regelmässige Schreibung habe ich an den einzelnen Stellen vermerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Denn es gehört zum Wesen von Gegensätzen, dass, wenn einer von ihnen eines Dinges bedarf, auch der andere desselben bedarf.

<sup>2)</sup> Siehe oben S. 18, Anm. 3.

- III. Wenn das Ding allein durch die "Dauer" Bestand hätte, dann müsste die "Dauer" selbst wieder als Ursache für seine Dauer eine "Dauer" besitzen, und das würde zu einem regressus in infinitum führen. Würde die Ursache der "Dauer" aber dagegen fortwährend geschaffen, so würde dies zu der Annahme führen, dass auch der Körper fortwährend neu geschaffen würde. Dies aber führt zur Aufhebung der Dauer, ausser dass alles, was man gegen Ibrahīm, gemeint al-Nazzām, vorbringt¹), ihre Worte aufhebt
- IV. Wenn die "Dauer" ein Ding wäre, welches den Körper als Substrat hat, so kann sie ohne den Körper nicht existieren, der Körper wieder würde nicht ohne dieses Ding existieren, es würde also ein unstatthaftes Reciprocitätsverhältnis stattfinden.
- V. Da das Dauernde kein Attribut, und somit keinen Zustand besitzt<sup>2</sup>) so würde, wenn die "Dauer" ein Begriff ist, unser Ausdruck "dauernd" nur die Existenz dieses Begriffes bedeuten, ebenso wie die Bezeichnung "schwarz", da das Schwarzsein keinen Zustand bildet, nur die Existenz der Schwärze bedeutet. Bei solcher Bedeutung wäre aber der Ausdruck "dauernd" nicht mehr auf Gott anzuwenden, und Gott könnte auch in Wirklichkeit nicht dauernd sein<sup>8</sup>). Merkwürdig ist es, wenn sie, die doch Zustände nicht annehmen<sup>4</sup>), das Dauern des Körpers durch die Dauer verursacht denken. Denn wenn das Dauerndsein kein Zustand sein kann, so ist doch die Dauer ein blosser Begriff, und ist es so gut, als ob man sie durch sich selbst verursacht glaubte <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 64, Anm. zu S. 63.

<sup>2)</sup> d. h. als Dauerndes, denn als Existierendes besitzt es nach den Basrensern, soweit sie den "Zustand" annehmen, sehr wohl einen solchen. Ueber den Zusammenhang des Attributes und des Zustandes siehe oben S. 29. Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Denn dies würde doch zur Annahme von Ursachen für seine Eigenschaften führen.

<sup>4)</sup> Ueber die Zustandstheorie des Abu Hāšim und seiner Schule ausführlich Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām S. 194. ff. Šahrastānī, Haarbrücker I, S. 83. Bekannt ist nur die Opposition Abu 'Alī's gegen diese Anschauung.

<sup>5)</sup> Ausführlich am Schluss des Kapitels, am Ende der 2. der angehängten Fragen.

VI. Der Körper könnte im 2. und 3. Augenblick, d. h. überhaupt weiter existieren, ohne dass die Dauer vorhanden wäre, da sie, wie die "Bewegung" etwa, die der Körper sehr wohl entbehren kann, ein Begriff ausserhalb des Körpers ist. Denn die Fortexistenz durchaus von ihr abhängig zu machen, führt zur Annahme eines unzulässigen Reciprocitätsverhältnisses 1).

### Fragen.

- I. Der Körper dauert, nachdem er vorher nicht gedauert hat, das Wesen bleibt dabei dasselbe. Es muss also ein besonderer Begriff vorhanden sein, durch den das Dauern herbeigeführt wird, sc. die "Dauer". Wir haben schon gesagt, dass die Substanz in der Dauer kein neues Attribut bekommt, die veränderte Bezeichnung aber für die Aufstellung der Attribute und Begriffe keine Bedeutung hat. Und wenn selbst ein Attribut hinzuträte, könnte es dennoch nicht durch eine Ursache bewirkt sein, da ein Attribut, dessen stete Erneuerung durch es selbst nötig ist, keine Ursache braucht, ebensowenig wie eine Ursache, wenn ihre stete Erneuerung durch sie selbst gegeben ist, einer anderen bedarf, die sie bewirkt.
- II. Der Körper kann im nächsten Augenblicke ebenso gut weiter existieren, wie nicht existieren; es muss also etwas vorhanden sein, das für einen der beiden Zustände entscheidet, das aber ist ein Begriff, nämlich die "Dauer". Wenn der Körper einmal existiert, existiert er solange, bis sein Gegenteil ihn aufhebt, ebenso wie das Nichtsein so lange anhält, bis ein Schöpfer die Substanz ins Dasein führt. Es bedarf also gar keines entscheidenden Begriffes. Ferner, woher wisst Ihr überhaupt die Möglichkeit des Nichtseins nach dem Sein, da Ihr ja kein Gegenteil der Substanz annehmt<sup>2</sup>)? Ihr müsstet denn annehmen, dass die "Dauer" ein von Gott in der Substanz geschaffener Begriff ist, durch den sie dauert, bei dessen Nichterschaffung sie

<sup>1)</sup> siehe Beweis IV.

<sup>2)</sup> Gemeint ist der Zustand des Vernichtetseins, siehe Frage XVI.

aber vergeht<sup>1</sup>). Sie antworten vielleicht darauf, die Existenz ist nie notwendig, denn es ist möglich, dass die Substanz existiert, und dass sie nicht existiert, dass ihre Schöpfung verzögert wird, und dass der Schöpfer sie überhaupt nicht schafft<sup>2</sup>). Wir aber sagen: Zunächst ist es in der That so, wenn das Ding aber einmal existiert und zu den Dingen gehört, deren Fortexistenz möglich ist, so ist seine Existenz notwendig, und es muss für den Fall der Nichexistenz ein Bewirkendes angenommen werden. Kennt Ihr ein solches nicht, so könnt Ihr von der Nichexistenz nichts wissen, und damit fällt die Notwendigkeit eines entscheidenden Begriffes für die Dauer weg<sup>3</sup>). Ferner kann man ihnen sagen, das Fortbestehen der Raumerfüllung ist, sobald es möglich ist, notwendig; möglich ist es aber so lange, als nicht das Gegenteil hinzutritt. Dasselbe gilt auch von der Existenz.

#### XV. Die Substanz tritt, wenn sie entsteht, durch eine Ursache auf.

Es meint einer von denen, welche sich an Abu'l Kasim anlehnen, die Substanz trete wegen eines Begriffes, eines bestimmenden Dinges, auf. Dies ist der bekannte, mit dem . Beinamen al-Ahdab bezeichnete<sup>4</sup>). Und er erwähnt, dass aus dem Kalam des Abu'l Kasim dies folge, da nach ihm die Dauer

<sup>1)</sup> Dies ist die Ansicht Abu'l Kasims, die in Frage XVI. ausführlich widerlegt wird. Die hier Angegriffenen müssen diese Ansicht nicht teilen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieser Gegeneinwand soll heissen: ein solch Bewirkendes für die Nichtexistenz brauchen wir auch nicht kennen, da die Existenz gar nicht notwendig existierend ist.

<sup>8)</sup> Der ganze Zusammenhang bedeutet: Ihr verlangt von uns einen entscheidenden Begriff für die Dauer, wo habt Ihr einen solchen für die Nichtexistenz?

<sup>1)</sup> Ḥasanī schreibt diese Ansicht auch Abu'l Ḥusain al-Ḥajjāt zu: f. 29a ألخياط والأحدب الطرق معنى الحاكم لا f. 27a heisst es: "Nach الأحدب الطرق معنى الحاكم tritt die Substanz, wenn sie entsteht, durch einen Begriff auf. Nach den Meisten ist der Sinn des Auftretens die Entstehung, und diese ist durch den Wirkenden."

nur entstehen kann, wenn bei der Substanz ein Begriff, sc. der des Auftretens, aufgehoben wird. Und dies hielt einer seiner Genossen, den wir in Naisābūr sahen, für möglich. Dies ist eine erbärmliche Ansicht, und Abu'l Kāsim bei seiner Vortreffkeit und Gründlichkeit glaubte nicht daran. Dieser al-Ahdab jedoch verbrach, wegen seiner überaus grossen Thorheit, diese fürchterlichen Ansichten und bestrebte sich dann, sie Abu'l Kāsim zuzuschreiben.

Die Falschheit dieser Ansicht beweist folgendes:

- I. Das neu Auftretende hat kein Attribut ausser der Existenz; die Existenz kann nicht durch eine Ursache sein, nachdem sie, wie wir schon vorher erwähnt haben, durch ein agens ist<sup>1</sup>) und Ursachen auf die Wesen keinen Einfluss haben können<sup>2</sup>).
- II. Nach Eurer Ansicht ist das "Auftreten" der Gegensatz zur "Dauer". Als Gegensätze müssten sie aber miteinander vertauscht werden können, wie dies bei der Schwärze und Weisse der Fall ist. Dass aber die Dauer an die Stelle des Auftretens kommen könnte oder umgekehrt, ist absurd.
- III. Die Existenz ist ein einheitliches Attribut, könnte also nicht durch entgegengesetzte Begriffe herbeigeführt werden, sc. was doch aber nötig sein würde, wenn jede Substanz durch einen besonderen Begriff auftreten würde.
- IV. Auch nach der gegnerischen Meinung wird das Attribut der Existenz nicht fortwährend neugeschaffen, sondern bleibt; wie könnte dieses Attribut also im ersten Zustande durch einen Begriff, und im zweiten durch sein Gegenteil sein.
- V. Auch hier würde wieder ein Reciprocitätsverhältnis entstehen<sup>8</sup>).
- VI. Das Auftreten müsste seinerseits durch eine Ursache herbeigeführt sein, da es ja nur der Möglichkeit nach existiert, dasselbe, was bei der Substanz der Fall ist. Führte dies dort zur

<sup>1)</sup> siehe oben S. 21, Anm. 1.

<sup>2)</sup> siehe oben S. 59, Anm. 1.

<sup>8)</sup> Frage XIV, Beweis IV und VI.

Annahme einer Ursache<sup>1</sup>), so natürlich auch hier. Dies würde aber zu einer unendlichen Kette von Ursachen führen.

#### XVI. Die Substanz wird durch ihr Gegenteil aufgehoben.

Wisse, dass unser Lehrer Abu'l Husain al-Hajjāt von der Substanz sagt, sie werde dadurch aufgehoben, dass Gott sie zum Nichtsein führe; er hielt es also für möglich, dass die Macht Gottes sich auch auf die Vernichtung erstreckt<sup>2</sup>). Abu'l Kāsim sagt, dass die Substanz dadurch, dass Gott nicht die "Dauer" schafft, vergeht. Unsere Lehrer sind nicht der Ansicht, dass die Substanz durch das "Vernichtetsein", die Vernichtung, vergehe, dass diese der Substanz entgegengesetzt sei und substratlos existiere<sup>3</sup>).

Dass die Ansicht Abu'l Ḥusain's unrichtig ist, wird folgendermassen bewiesen:

I. Gott steht mit dem Ding nur insofern in Beziehung, als er es erschafft; wird er durch diese Ansicht noch in eine andere Beziehung gesetzt, nämlich, dass er die Dinge auch ver-

<sup>1)</sup> Wir ersehen hieraus, welcher Grund für die Annahme des فطرو bestimmend war.

 <sup>2)</sup> Siehe oben im Aşl der Frage XIV. Die korrespondierenden Mitteilungen Hasani's bringe ich später.
 3) Die noch zum Aşl gehörigen Mitteilungen über Abu 'Alī's Stellung

zur Frage der partiellen Vernichtung müssen bei der nächsten Frage gebracht werden. — Hasanī f. 29a. هناء مناء على وأبو على وأبو القسم لا أبو على وأبو القسم لا إبو القسم لا

nichtet, so hindert nichts, alle Zustände, in denen das Ding sich nur befindet, in Beziehung zu Gott zu setzen, und das wäre dann dasselbe, wie der Glaube, dass Gott in jeder Beziehung mit dem Ding verbunden ist, die es nur einnehmen kann. Und es kommt der Glaube zu einem solchen Urteil nur, weil er ohne Beschränkung über eine Beziehung hinausgeht.

II. Würde die Macht Gottes über die Dinge sich auch auf die Nichtexistenz erstrecken, so müssten auch wir, da wir ja auch dasselbe Attribut der Macht besitzen¹), imstande sein, sie zur Nichtexistenz zu zu führen, denn durch dieselbe Eigenschaft müssen zwei verschiedene Subjekte dieselbe Wirkung ausüben. Wir müssten also zum Beispiel das eine "Sein", ohne sein Gegenteil zu schaffen, vernichten²). Und man kann dies nicht zugeben, indem man sagt, dass das von uns geschaffene "Sein" der Grund für die Vernichtung des anderen wäre, die Annahme des Grundes unsere Vernichtungsthätigkeit aber nicht beeinträchtige, da ja alle unsere Thätigkeit durch einen Grund geschehen müsse³). Von einem Grund bei der Vernichtung des "Sein" durch das andere zu sprechen, ist doch nicht möglich, weil beim Grund jede Sicherheit des Verhältnisses ausgeschlossen ist⁴).

III. Hätten wir die Macht das Ding zur Nichtexistenz zu führen, müssten wir auch die Macht besitzen, die Arbeit eines anderen zur Nichtexistenz zu führen, ebenso gut aber auch, sie zur Existenz zu erwecken. Es würde also das-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ḥasanī 33 b: ,,Es giebt nur einen mit Macht ausgestatteten, d. i. Gott. Wir sagen: nein auch die Menschen, denn wir finden 2 Lebende, von denen nur einem das Thun möglich ist, der also einen Vorzug haben muss."

<sup>2)</sup> Hasanī 35 a: "Die Basrenser sind der Ansicht, die Macht Gottes ist nicht auf die Vernichtung ausgedehnt. Al-Hajjāt und al-Ķirmīsīnī sind der Ansicht, sie erstreckt sich auf dieses. Wir sagen, wenn dem so wäre, müssten wir das Ding vernichten können, auch ohne sein Gegenteil zu schaffen." Zu der Vernichtung durchs Gegenteil siehe oben S. 55, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Die hier im Text aufgezählten 3 Thätigkeiten des Menschen, Ton, Zusammensetzung, Schmerz, zählt auch Hasani auf, er fügt f. 35 a noch "Sein" und "Druck" hinzu.

<sup>4)</sup> Siehe oben S. 60,

selbe Objekt von zwei Subjekten abhängen. Zu diesen Consequenzen kann man die Gegner nur zwingen, weil sich aus ihrer Annahme ergeben würde, dass zwei Attribute des Dings von einem agens sind, nämlich Existenz und Vernichtung. Wer über das eine Macht hat, muss auch über das andere Macht haben.

- IV. Wir müssten dann auch die Macht haben, das Leben zur Nichtexistenz zu führen, ebenso aber auch, es ins Dasein zu rufen, wir würden also über Leben und Macht verfügen können.
- V. Wir müssten auch die Macht haben, mit unserem einen Willen zu gleicher Zeit verschiedene Seinszustände zu vernichten. Derselbe Wille kann sich doch aber nur auf ein Atom oder eine Art in einem Augenblick und einem Substrat beziehen<sup>1</sup>).
- VI. Wenn das Nichtsein von einem Wirkenden abhinge, müsste auch das immer wiederholte Nichtsein derjenigen Accidenzen, welche nicht dauern<sup>2</sup>), durch den Schöpfer sein. Würde dieser, was ihm ja freisteht, sie nicht vernichten, so oft sich ihr Nichtsein wiederholt, so würden sie, die nicht dauern können, dauern.
- VII. Da das Nichtexistierende keinen Zustand hat, so kann nicht gesagt werden, dass es durch ein Agens ist. Einen Zustand aber kann es nicht haben, a) weil in diesem Fall das Nichtsein seinem Wesen nach ewig dauernd wäre, denn der Zustand ist beim Wesen notwendig vorhanden und muss, wenn sich, wie hier keine andere Ursache für ihn findet, vom Wesen abhängen<sup>3</sup>). b) Die Annahme eines Zustandes für das Nichtseiende

<sup>1)</sup> Masā'il f. 129 lautet die Frage: مسئلة لا يجوز أن تتعلّف القدرة عند مشايخنا بأكثر من جزء واحد من جنس واحد في Dagegen von Gott bei Ḥasanī f. 35 a: "Gott hat Macht über alle Arten der Willensobjekte und von jeder Art in jeder Zeit über unendliche".
2) siehe oben S. 55, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Die folgende Auseinandersetzung bringt für den Zusammenhang nichts Wichtiges, ist aber interessant und auch nicht einfach: Wenn gesagt wird, warum soll die Nichtexistenz dem Wesen nach vorhanden sein, da doch die Unmöglichkeit, also auch die Aufhebung der Existenz nicht dem Wesen nach ist, so sagen wir darauf: Warum sollte die Unmöglichkeit

erübrigt sich, da wir die Nichtexistenz, d. h. die Unmöglichkeit der Raumerfüllung von dem Aufhören der Existenz abhängig machen können. Wenn wir aber die Begründung für eine Aussage in der Negation eines Attributes finden, brauchen wir kein positives Attribut, also auch hier keinen Zustand, da derselbe doch auf ein anderes positives Attribut hinweisen würde, von dem er abhängt 1). c) Dem Nichtseienden ebenso wie dem Seienden einen Zustand zu geben, geht auch darum nicht an, weil wir dann nicht mehr auf Grund der Vernunftnotwendigkeit die Aussage machen könnten, das Wesen sei notwendig existierend oder nichtexistierend. Diese Vernunftnotwendigkeit berubt ja darauf, dass die Substanz das Attribut der Existenz besitzt, nicht aber darauf, dass sie eines von diesen entgegengesetzten Attributen haben muss, denn von der Vernunft aus könnte sie ja ebenso gut mehr haben, und nur durch Beweis wissen wir, dass es nur diese zwei sind.

Es folgt im folgenden nunmehr eine Zurückweisung Abu'l Kasim's, der behauptet hatte, das Verschwinden der Körper beruhe darauf, dass Gott nicht die "Dauer" in ihnen erschaftt. Für den Verfasser selbst ist die Sache damit erledigt, dass er

der Existenz eher die notwendige Ursache der Nichtexistenz, als diese die Ursache der Unmöglichkeit der Existenz sein? Wenn gesagt wird: eines der beiden Dinge hat einen Vorzug vor dem anderen, indem das Wissen von der Existenz dem von der Nichtexistenz vorausgeht, so sagen wir: die Abstufung der erkannten Dinge entspricht nicht der Stufenleiter der Erkenntnis, denn das Wissen von Gott wird abgeleitet von dem der Schöpfung des Körpers (Schreiner, Jeschu'a S. 38, Kalām S. 52), trotzdem ist Gott der Grund für die Existenz der Körper.

<sup>&#</sup>x27;) Hasanī f. 27 a: "Das Nichtexistierende hat in seiner Nichtexistenz keinen "Zustand", im Gegensatz zu Abu 'Abdallāh's Ansicht. Wir sagen: bei allen Gegensätzen ausser Bejahung und Verneinung giebt der Verstand noch ein Drittes zu; es steht dagegen fest, dass es kein Drittes giebt, wenn die Gegensätze Bejahung und Verneinung sind. Wenn wir nun der Verneinung einen Zustand verleihen, so ist das Zugeständnis eines Dritten nötig geworden. Und wir wissen, dass es mit Nichtsein und Existenz ebenso ist, und es ist erforderlich, dass sie sich beide, wie Bejahung und Verneinung verhalten", sc. also ohne ein Drittes, und ohne dass das Nichtseiende einen Zustand bildet.

ja schon gezeigt hat, dass es eine "Dauer" überhaupt nicht giebt. Er giebt darauf im folgenden eine Anzahl von Gegengründen älterer Autoren, ohne indes die Autoren zu nennen.

I. Würde der Körper dadurch vernichtet werden, dass Gott nicht die Dauer schafft, würden wir ihn ja auch vernichten, da wir auch nicht die Dauer schaffen. — Dieses Verhältnis hat natürlich nur statt bei einem, der die Macht hat, ihnen die Dauer zu verleihen. — Gott hat die Macht dazu, er müsste also die Dinge untergehen lassen, in demselben Augenblick, wo er sie schafft, dadurch, dass er bei ihnen nicht die "Dauer" schafft. — Das ist doch noch nicht der Augenblick, wo die Erschaffung der Dauer möglich ist. — Wir haben aber gesagt, dass wenn die Dauer ein Begriff ist, Gott sie in dem Augenblick schaffen kann, wo er die Dinge schafft.

II. Die Vernichtung der Körper tritt auf, wobei es möglich ist, dass sie nicht auftritt. Es muss also etwas Bewirkendes sein, das selbst neu auftritt. Wird die Dauer jetzt nicht geschaffen, so ist ein solches Bewirkendes nicht vorhanden, denn Gott kann es nicht sein, da er nur wirkt, wo es sich um einen notwendigen Einfluss handelt.

Die Substanzen gehen also zu Grunde durch die Existenz eines Dinges (ma'nā), das ihnen entgegengesetzt ist. Dieses Ding kann unmöglich an einem Substrat existieren, es ist vielmehr substratlos, es ist die "Vernichtung".

### XVII. Die Vernichtung eines Teiles der Substanzen schliesst die Dauer der anderen aus.

Wisse, dass Abu Hāšim es für unmöglich erklärt, dass ein Teil der Substanzen bei der Dauer eines anderen Teiles vernichtet werde, und auch Abu 'Alī hat in seiner zweiten Ansicht dies angenommen 1). Abu'l Ķāsim hält das Gegenteil für möglich. Seiner Ansicht folgt Abu Bekr b. al-lhšīd und Abu 'Abdallāh

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. dazu aus dem Aşl der vorhergehenden Untersuchung: "Unser Lehrer Abu 'Alī sagte zuerst, dass die Vernichtung eines Teiles der Substanzen nicht die Vernichtung der anderen bedeutet, später sagte er,

Muhammed b. Omar al-Saimarī. Und wisse, dass die Bagdadenser oft inbezug auf diese Frage uns schmähliche Dinge zuschreiben. Deswegen wollte ich, dass die Untersuchung über die Frage erschöpft werde. Ausserdem gehört dies zu den Bestimmungen der "Vernichtung"; da sie die "Vernichtung" nicht zugeben, wie können sie über ihre Bestimmungen reden.

Die Grundlage für den Beweis ist folgendes: Die Substanzen sind alle gleichartig, was also einem Teil der Substanzen entgegengesetzt ist, muss allen entgegengesetzt sein. Das eile, der Zustand des Vernichtetseins, bildet einen Gegensatz zu der Substanz, und es ist nichts vorhanden, was diesem Zustande eine spezielle Geltung über nur einen Teil der Substanzen ohne den anderen verliehe. Ohne ein Spezialisierendes aber ist die Spezialisierung eines Dinges unmöglich'). Es wird nun gesagt: Die Bestrafung des Frevels umfasst die Vergeltung nur eines Teiles dessen, was der Frevler verdient hat?), ohne dass ein Spezialisierendes gerade dieses dazu heraushebt. - Hier ist wohl ein Entscheidendes und das ist eben der freie Wille Gottes; das Mass, das Gott schaffen will, schafft er. - Es wird aber auch gesagt: Gott schafft an einem Teil der Substrate die Schwärze, ohne dass hier etwas Spezialisierendes vorliegt, das gerade diese Substanzen dazu bestimmte. Darauf sagen wir: Ein Bestimmendes wäre doch nur dann nötig, wenn das Accidenz, bei allen

in dem was er als Widerlegung von al-täg (Name einer Schrift oder Beiname eines Schriftstellers) verfasst hat, dass die Vernichtung eines Teiles auch die der übrigen sei". — Hierdurch wird die Vernichtung der Substanzen zur Vernichtung der Welt überhaupt: siehe oben S. 70, Anm. 3. Hieraus dürfte wohl kaum, nach der ganzen Tendenz dieses Systems, die Annahme von unzähligen nacheinander existierenden Welten geschlossen werden, Zeller I, 2 S. 890, ebenso wie es wohl nicht angebracht ist, daraus, dass die Bagdadenser die Vernichtung überhaupt ablehnen, zu folgern, dass sie aristotelischen Anschauungen näherstehen.

<sup>1)</sup> Von den vielen, teilweise von mir nicht verstandenen, Beispielen, die dies zu erschüttern angeführt, aber widerlegt werden, bringe ich nur die für die Gesamtanschauung wichtigen.

<sup>2)</sup> Hält man die Punktation des Manuskripts für ausschlaggebend, so muss man übersetzen: die Bestrafung des Frevels vernichtet die Belohnung eines Teiles dessen, was er verdient hat etc.

Substraten notwendig, bei einem Teil aber nur vorhanden wäre. Eine solche unbedingte Geltung, wie bei dem Gegensatz ist doch aber bei der Einnahme der Substrate, hulül, nicht vorhanden.— Dass aber von Gott gerade einer von zwei Gegensätzen geschaffen wird, obwohl doch nichts gerade diesen dazu befähigt, liegt eben in dem Begriff der Macht Gottes. Daneben noch ein Spezialisirendes annehmen, würde diese aufheben heissen. "Und im allgemeinen werden alle diese Fragen durch eins aufgehoben, und zwar: wenn das, was sie über die Substanz und die "Vernichtung" gesagt haben, entsprechend dem, was sie zu dieser Untersuchung vorgebracht haben, richtig wäre, so wäre es auch entsprechend dem, was sie erwähnt haben, möglich, dass Schwärzeteile zu hundert Weisseteilen kommen und einen Teil von ihnen ohne den anderen aufheben, ohne dass hier etwas Spezialisierendes wäre".

Auch könnte der Zustand der Vernichtung nun nicht etwa ein Specialisierendes durch eine specielle Richtung haben sodass ihm diese etwa die Geltung über einen Teil der Substanzen, ohne den anderen verleihen würde. Dafür sind schon viele Beweise gebracht worden, die zum Teil unrichtig sind.

Wenn das Vernichtetsein eine specielle Richtung hätte, so müsste es auch raumerfüllend sein, denn es gehört zu den speziellen Eigenschaften des Raumerfüllenden, dass es in einer Richtung ist und dabei nicht blos einem anderen folgt<sup>1</sup>). Raumerfüllend aber kann das Vernichtetsein nicht sein. — Dieses ist nicht richtig, weil einer sagen könnte, dass nur die wirkliche Einnahme der Richtung die Raumerfüllung voraussetze, die blosse Annahme derselben nicht<sup>2</sup>). Und dass man etwa bei jeder

<sup>1)</sup> also nicht z. B. als Accidenz.

<sup>2)</sup> An einer späteren Stelle p. 78, 7 beantwortet der Verfasser den Einwand, dass diese Auffassung dem Ausspruch gleich käme, dass die Raumerfüllung zu den speziellen Eigenschaften der Raumerfüllung gehöre, da doch die Einnahme der Richtung dasselbe sei, wie die Raumerfüllung. Darauf sagt der Verfasser, man könne sich ein Ding sehr wohl raumerfüllend denken, ohne dass es deshalb eine Richtung einnehmen müsse. Und die Eigenschaft, dass die Substanz eine andere hindere, an ihre Stelle zu treten, werde zu den Eigenschaften der Raumerfüllung

Richtung, und so auch bei der des Vernichtetseins sofort an eine Richtunge in nahme denke<sup>1</sup>), ist doch nicht notwendig. Unmöglich ist es nun aber gar zu sagen, dass ohne Richtunge in nahme die Richtung und das Ding in ihr gar nicht vorstellbar sei, denn es giebt doch viele Menschen, die glauben, dass Gott seinem Wesen nach an jedem Orte ist, ohne dass er von ihm wirklich Besitz nimmt. Auch ist es sehr wohl möglich, dass sich ein Mensch ein Ding vorstellt, ohne zu unterscheiden, ob er es rechts oder links sieht, demgemäss sich also vorstellt, dass es von der Richtung nicht Besitz nimmt.

Wenn das "Vergehen" eine Richtung hätte, so ist darauf ferner bereits erwidert worden, könnte man glauben, wir hätten die Macht, die Körper zu schaffen; dass es uns nicht gelingt, liege nur daran, dass gerade dort, wo wir die Körper schaffen wollten, das "Vergehen" wäre. — Abgesehen davon ja, dass Gott die Vernichtung auch einmal an einer anderen Stelle schaffen könnte, als wo wir die Schöpfung beabsichtigen, müsste man dann ja auch annehmen, wir könnten das "Vergehen" schaffen, wir müssten also dann die Körper vernichten können; da wir aber ebenso, wie wir die Körper durch den Druck schaffen, sie durch diesen auch vernichten müssten, so müssten wir, da ein Entscheidendes fehlt, Vernichtung und Entstehung zu gleicher Zeit schaffen. Ueberhaupt giebt die Annahme, dass wir Körper, natürlich durch den Druck, schaffen würden, zu vielen Absurditäten Anlass.

Falsch ist es auch, wenn gesagt worden ist: Vernichtung und Substanz könnten einander nicht in bezug auf die Richtung entgegengesetzt sein, da sie nichts Feststehendes ist, auf das der Gegensatz bezogen werden könnte. Nun ist aber, so würde die einfache Antwort lauten können, die Richtung, selbst wenn sie nicht existiert, doch etwas mit der Vernunft zu Erkennendes, sodass man von vornherein sagen könnte: Die Vernichtung hat

gezählt, obwohl es auf die Einnahme der Richtung zurückgehe, ebenso müsse diese dazu gezählt werden können.

<sup>1)</sup> und deshalb auch hier die Folgerung auf die Raumerfüllung machen müsste.

eine Richtung, und wenn sie diese hat, ist sie der Substanz entgegengesetzt.

Wirklich gegen die Annahme einer Richtung beim Zustande des Vernichtetseins sprechen vielmehr folgende Gründe:

- I. Hätte die Vernichtung eine spezielle Richtung, so wäre es gleich unmöglich, dass die Vernichtung die Substanz aufhebt, wie, dass sie sie nicht vernichtet; das erstere darum nicht, weil die Substanz in dem Augenblick ihrer Vernichtung, diese Richtung verlassen kann, also dann zu gleicher Zeit nichtexistierend und bewegt wäre, das zweite nicht, weil für die Vernichtung nur nötig ist, dass das zu Vernichtende im Augenblicke vorher in dieser Richtung war, in diesem Augenblicke nicht mehr darin zu sein braucht.
- II. spricht hiergegen, dass diese Spezialisierung der Vernichtung entweder in ihrem Wesen begründet liegt, was aber unmöglich ist, da dann die Substanz nicht diese Spezialisierung, und damit nicht diese Richtung haben könnte, ihre Vernichtung also unmöglich wäre, oder sie müsste in einem substratiosen Begriff beruhen, der aber wieder als solcher Begriff keine bestimmende Richtung geben könnte, also wieder die Vernichtung aller Substanzen notwendig machen würde.
- III. Die Vernichtung müsste hierbei die Richtung in notwendiger oder nur möglicher Existenz besitzen, im ersten Falle würde sie im Wesen der Vernichtung begründet sein, im zweiten in einem Begriff; beides ist, wie schon gezeigt, unmöglich.

#### Fragen:

I. Wenn man Gott nicht das Vermögen zuschreibt, einen Teil der Substanzen ohne den anderen zu vernichten, so heisst das, ihm ein Unvermögen zuschreiben. — Dies bedeutet für Gott noch lange kein Unvermögen, ebensowenig wie der Umstand, dass er nicht zwei entgegengesetzte Eigenschaften, etwa schwarz und weiss, an demselben Substrat schaffen kann. Ebenso wie diese, sind ja auch die Vernichtung und die Gesammtheit der Substanzen entgegengesetzt.

- II. Ebenso wie Gott die Möglichkeit hat, einen Teil der Substanzen ohne den anderen zur Existenz zu führen, muss er auch die Möglichkeit haben, einen Teil der Snbstanzen ohne den anderen der Vernichtung Preis zu geben. Die Existenz ist aber durch ein agens, die Nichtexistenz nur durch ein Ding. Das agens kann natürlich nach seinem Willen einen Teil nur schaffen, das Ding aber ist nicht auf einen speziellen Teil beschränkt.
- III. Ebenso wie Gott den einen Körper schwarz, den anderen weiss macht, kann er auch den einen Körper dauern, den anderen nicht dauern lassen. Es ist unmöglich, bei der Substanz, die doch als Gattung ein Ganzes darstellt, Existenz und Nichtexistenz zu denken, ebenso wie Schwärze und Weisse an demselben Substrat unmöglich sind.

## XVIII. Das Atom kann auf die Berührungstelle zweier anderer Atome treten¹).

Wisse, dass unser Lehrer Abu Hāšim dies für möglich erklärt hat, und ihm folgte ein Teil der späteren seiner Genossen. Er hatte hierüber eine Frage, die wir im "Buche vom Atom" gründlich studiert haben. Abu 'Alī sagte, es sei nicht möglich; ihm folgte unser Lehrer Abu Ishāk, der hierüber auch eine schöne Frage hat. Das ist es auch, was unser Lehrer Abu'l Kāsim sagt. Wir citieren in dieser Untersuchung alles, was zur Unterstützung jeder der beiden Meinungen angeführt wird und erklären dann, was das richtige unter diesen ist.

Zunächst wird dasjenige vorgebracht, was geeignet sein könnte, die Ansicht Abu Hāšim's zu stützen:

1. Das Atom kann, wenn die beiden anderen Atome nicht dort sind, in das Gegenüber treten, welches, wenn die Substanzen vorhanden wären, auf ihrer Verbindungsstelle läge. Wie es nun möglich ist, dass das Atom an diesen Ort tritt, wenn die beiden

Die Bedeutung dieser Frage im Gesamtsystem ist zu Frage IV,
 86 Anm. 2 betrachtet worden.

Atome nicht unter ihm sind, ebenso kann es auch diese Richtung annehmen, wenn sie unter ihm sind, denn im Grunde genommen ist der Zustand des Gegenüber unverändert, nur dass jetzt eben die beiden Atome daselbst sind.

- II. Wenn wir uns 4 Atome in einer Reihe aufgestellt denken, die beiden mittleren dann herausgenommen, so dass die beiden Enden von einander getrennt sind, dann können wir uns ein Atom so gestellt denken, dass es keine der beiden Seitenatome erreicht, sodass es einen Anteil an dem Gegenüber beider Atome, und damit an beiden Atomen nimmt.
- III. Wenn wir uns drei Atome in einer Reihe aufgestellt denken, und zwei Wollende mit gleicher Kraft die beiden Seitenatome nach der Mitte zu drängen, so nimmt ein jedes von diesen Atomen an diesem Mittelatome teil. Es ist nicht möglich, etwa zu sagen, jedes dieser beiden Atome müsste an seiner Stelle bleiben, weil der Druck des einen den des anderen an der Erzeugung, sc. der Bewegung hindern würde, denn diese Erzeugung könnte nur verhindert werden, wenn das Substrat der beiden dasselbe wäre 1), oder beide Substrate sich berührten.

Dies kann man nicht damit erschüttern, dass 4 in Entfernung eines Quadrates von einander aufgestellte Quadrate gegenseitig an der Bewegung hindern, obwohl hier keine Berührung stattfindet. Eine Berührung findet hier ja auch statt, und zwar in den Winkeln, denn wenn wir eine der Ecken mit Tinte beschmieren, so macht sie die anderen schwarz.

IV. Die Diagonale des Quadrates ist grösser, als die Seite<sup>2</sup>), obwohl doch die Atome, die sie bilden, als unteilbare Grössen gleich sind. Nur nebenbei erklärt sich das auch daraus, dass zwischen den Teilen der Diagonale mehr Zwischenraum<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Hierauf beziehe ich auch den hier an Text folgenden Absatz, der mir sonst unverständlich bliebe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dagegen Maimonides, Munk, Guide I, S. 383 und Lasswitz I, S. 196.

<sup>3)</sup> Maimonides, Guide I, S. 382 für die Teile des Mühlsteins, die durch Ruhepunkte getrennt werden.

ist. Würde dieses ausschliesslich massgebend sein, so müsste eine Eisenstange, welche die Diagonale bildet, leichter als eine, welche die Seite bildet, zerbrechen, da doch die Teile der ersteren durch Zwischenraum getrennt wären. Der Grund für die Kürze der Seite gegenüber der Diagonale ist also, dass die Atome, die doch quadratförmig sind, sich in den Winkeln berühren, wenn sie die Seiten bilden. Das ist doch aber nur möglich, wenn ein Atom an die Berührungsstelle zweier anderer treten kann.

Die gegnerische Ansicht hingegen könnte folgendermassen gestützt werden:

- I. Die Anschauung, dass das Atom an die Berührungsstelle zweier Atome gestellt werden kann, würde zu einer Teilung des Unteilbaren führen, denn jedes der beiden Atome nimmt von diesem Atom Besitz, hat an ihm Anteil. Und dieser Anteil ist wiederum geringer, als das Atom an und für sich, das Atom müsste also kleiner sein, als es an und für sich ist, d. h. noch teilbar sein. Demgegenüber aber kann eingewendet werden wenn auch die beiden Teile Anteil haben, braucht das Atom: doch nicht teilbar zu sein, ebenso wie es nicht teilbar ist, wenn 2 Atome sich auf ihm in zwei Richtungen niederlassen.
- II. Es müssten unter dieser Voraussetzung in dem einen Atom zwei entgegengesetzte "Sein", d. h. Seinsmöglichkeiten bestehen, indem jedem Anteil an jedem einzelnen Atom ein besonderes "Sein" entsprechen würde. Das Atom befindet sich jetzt noch in derselben Lage, in der es sich befindet, wenn die beiden anderen Atome nicht dort wären, da in diesem Zustande nur von einem "Sein" entsprechend dem einen Ort die Rede ist, so auch hier.
- III. Es könnte das eine Atom von den beiden Atomen verschiedene Bruchteile, z. B. von dem einen <sup>1</sup>/<sub>4</sub>, von dem anderen <sup>2</sup>/<sub>4</sub> in Besitz nehmen, es wären also entgegengesetzte "Sein" vorhanden. Die Antwort habe ich nicht verstanden.
- IV. Wenn 4 Atome in einer Reihe aufgestellt sind und die mittleren entfernt werden, so kann in dem entstehenden Zwischenraum ein Atom nur so gestellt werden, dass es die

Atome an den beiden Enden nicht berührt; der Abstand zwischen diesem und dem mittleren Atom wäre also offenbar kleiner, als ein Atom, es würde also ein Ding geben, das kleiner als das Atom ist, d. h. das Atom würde teilbar sein. — Dies ist nur Eure Ansicht, wer von Euch in dieser Frage abweicht, giebt eben nicht zu, dass der Zwischenraum nicht kleiner ist, als der Ort des Atoms. Abgesehen dann ausserdem davon, dass wir wieder auf die Analogie des Verhältnisses hinweisen können, wenn die beiden anderen Atome nicht da sind, kann man auch die 6 Richtungen zum Beweise bringen, in welchen die Substanz andere berühren kann, ohne dass dies zur Annahme eines kleineren Dinges als ein Atom, und damit zur Teilung führt.

Am Schluss der Arbeit angelangt, gereicht es mir zur freudigen Genugthuung, meinen Dank Herrn Dr. Martin Schreiner, Dozenten an der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums in Berlin, für die vielfache Anregung auszusprechen, die ich für meine Arbeit im persönlichen Verkehr, wie ganz besonders aus seinen Schriften bekommen habe. Ein flüchtiger Blick kann zeigen, dass meine Arbeit zum grossen Teil auf seinen Vorarbeiten beruht. — Herrn Prof. Goldziher in Budapest schulde ich Dank für freundliche Hilfeleistung beim Verständnis einzelner schwieriger Stellen oder Partieen. — Herrn Prof. Fischer in Leipzig gebührt mein Dank für vielfache Freundlichkeit und Anregung, die, wie ich hoffe, der Correctheit meiner Arbeit zu gute gekommen ist.

Zu meinem Bedauern bin ich genötigt, an dieser Stelle einige Versehen, die ohne mein Verschulden beim Druck des ersten Begens untergelaufen sind, zu berichtigen: S. 6 Šahrastānī statt Sahrastānī. S. 7 taklīf statt taklīf, 'Alī statt 'Ālī, 'Ajjāš statt Ajjāš. S. 8 Šahrastānī statt Sahrastānī, ' statt '

نجوّز أن يحصل الجوهر على موضع الاتصال من الجزءيْس بكون مبتدأً لا يكبن يتولَّد عن الاعتماد ولا على طبيقة النقلة كما قلته سواء سواء، وقد قيل أيضا اذا وضعنا أربعة أجزاء مثل الخطّ شم رفعنا الله على حدّ السط فاتم لا يجوز أن يوضع جزء على حدّ لا يبلاقي واحمدا منهما لأنّ ذاك يوجب أن يكون الخلل الذي بين أجزاء الطرفين وبين الجزء الذى وصفناه أقلّ من مقدار جزء وهذا يوجب أن يصمِّ أن يكون أقلُّ من الجزء شي و كما صمِّ أن تكون جهته أقل من محاذاة جزء ويمكن أن يُعترض على ذالك بأن يقال أنّ هذا دعوى منكم لأنّه ليس يصمّح أن يكون أقلّ من الجزء شيى عند مَنْ يخالفكم في هذه المستلة وان صمِّو أن يكون خلل أقل من محاداة جوهر فجَمْعكم بين هذين الأمرين دعوى [44b] فيها يتنازعون وبعد فانّا قد بيّنًا أنّ الجوهر يجوز أن يوضع في جهة لو كان تحته جوهران لكان على موضع الاتصال ثم لا يلزم على ذالك أن يجوز أن يكون أقل من الجزء شيء فكذالك ما قلناه، ويمكن أن يقل أيصا اذا قلتم أنّ الجوهر يجوز أن يلاقى بستّة أمثاله من ست جهات فلا بد من أن تقولوا أن كل جهة من هذه الجبهات أقبل من نفس الجزء فيجب أن تجوَّزوا تجزُّو 1) واذا لم يلزمكم على هذا القول تجزُّو 1) الجزء فكذالك لا يلزم من يذهب السي أنّ الجزء يجوز أن يوضع على موضع الاتّصال من الجزءيْسي أن يقول أنَّه يصرِّج أن يكون الشيء أقلَّ من جزَّ فقد بان بهذه الجملة أنّ الصحيم ما قاله شيخنا أبو هاشم

<sup>1)</sup> Mscr. تىجىزىد.

أحدهما نصفا ومن الآخر نصفا أولى من أن يولد على حدّ يأخذ من أحدهما قدر رُبْع ومن الآخر ثلاثةَ أرباع أو من أحدهما قدر خُمس ومن الآخر أربعة أخماس لأنّه لا مزيّة لتوليده لأحد الكهنيْس على توليده للكون الآخر وهذا يوجب أن تجتمع في الجوهم أكوان متصادّة في حالة واحدة وذالك محال قالوا ولا يمكن أن يقال هذا مثل ما نعلم أنّ الاعتماد يولّد الكون في محلّه في أقرب المحاذيات من المحاذاة التي حصل فيها محلّه ثمّ فيما يليه على التدريم لأنّ كلّ واحد من الكونين اللذين صوناها حاصل في المكان الثاني من المكان الذي حصل فيه محلّ الاعتماد ويمكن أن يُعترض عليه بأن يقال أليس قبلَ حصهل هذيني الجزءيني في هاتيني المحاذاتيني كان [44a] يمكن أن يحصل للبوهر على حدّ لو كان تحته جهران لكان على موضع الاتصال 1) ولا يمكن الامتناع منه لوجهين أحدهما أنّه لا محاذاة فارغة الآ ويجوز أن يحصل فيها جوهر والثاني أنَّه لا محاذاة فارغة اللا ويمكن أن يكون مكانا لجوهر على حدد 1) لو حصل تحتم جهموان لكان على موضع الاتصال واذا كان كذالك لنم فيما نقرره أن يكون الاعتماد ليس بأن يولد الكونَ في ذالك للوهر على حدّ الذي يكون قد أخذ نصفا من محاذاة ونصفا من أخرى أُولى من الوجوه الأُخر فان قيل أنَّ هذا الكون يحصل في الجوهر ابتداء ولا يتولَّد عن اعتماد وانَّما يمكن ذالك فيما يتملَّد عنه قيل له ما الذى يبنع من أن يتولَّد عن الاعتماد ولا جنس من الأكوان اللا ويجوز أن يتولَّم من الاعتماد وبعد فأنَّا نقول ونحن أيضا انَّما

ولا يمكن أن يحصل الحجوهر على حدّ .: Hier folgt im Mser. ) لو كان تحتم جوهران لكان على موضع الاتصل 2) fehlt im Mser.

والذى يمكن أن يُنصر به القول الآخر هو أنَّ ذالك يقتصى تَحَرَّوُّهُ) الجزء ألا تبرى أنّ كلّ واحد من الجزءيْس يلاقى قدرا من ذالك الجزء سبِّى ما يلاقيه الآخر فلو تنصّف لكان لا يزيد حاله على ذانك وهو أيصا لا بن من أن يلاقى قدرا من كلّ واحد من الجزءيْن هو أقلّ من قدر الجزء كما هو ويمكن أن يُعترض على 1) هذا الوجه بأن يقال ان الجزء اذا وضع على موضع الاتصال فادّه يلاقى قسطا من كلّ واحد منهما من غير أن يكون الجزء متجزَّتًا في نفسه كما أنَّه إذا لاقاه جُزءان من جهتين شغل كلِّ واحد منهما قسطا منه وهو معقول ولا يمكن سواه وإن وقع امتناع [436] هاعنا فذالك عبارة واللا فالمعنى صحيح ولا يجبوز أن تلكبون ملاقاته للجبزءين من جهتين موجبة لتجزّى الجزء فكذالك سبيل وضع الجزء على موضع الاتَّصال من الجزِّيْن، وقد قيل أنَّ ذالك لا يجوز لأنَّه يوجب أن يكبن في الجزء كونان ضدّان لأنّا لو قدّرنا نقلَه بمقدار قسطد من أحدد للجزءين لكان يبطل ما فيه من الكون أولا واذا صدَّم ذالك وجب أن يقال أنّ ذالك القدر من الشغل من هذا الجزء يقتضى اثبات كبون فيه على حدّه وكذالك القدر الآخر من الجزء الآخر ومنا يسوجس أن يكون فيه كونان صدّان ويمكن أن يعترض على فالكه بأن يقال انّا قد بيّنًا أنّ الجزء يجوز أن يموضع في هذه المحاذاة لو لم يكن للوهران محته ولو وصع فيها لَمَا وجب أن يكون فيه كونان صدّان بل الكون واحدُّ لأنّ المحاذاة واحدة فكذالك اذا كان الجزآن تحته، وقد قيل أنّ ذالك لو جاز لوجب أن لا يكون الاعتماد بأن يولد الكون في الجزء على حدّ يأخذ من

<sup>1)</sup> Mscr. تجزّى 2) fehlt im Mscr.

الآخر فان قيل أليس لو قدّرنا أربع مربّعات على وجه لا تلاقي بينهما وكان بينهما مقدار مربعة فارغنة واعتمد عليها أربعة ملى القادريين وتساوت مقدوراته فانّه يتعذّر تحريك شيء منها وان لم يكن بينهما تلاق ويبقى كلّ واحد منها في محاداتها قيل له أنَّه لا بدّ من أن تتلاقى بأركانها ونجدها 1) كذالك وكذلك لو لُطخ ركى كلُّ واحد منها بالمدَّاد أسودٌ ركس الآخر بقدر ما يلاقيه واذا كان كذالك [43a] صبّح أن يتمانع وليس كذالك سبيل هذين الجزّيني اللذيثى على الطرفين لأنّهما لا يتلاقيان فكيف يتمانعان، ويمكن أن يقال أيضا أنّ قطر المربّعة لا بدّ من أن يُرى كأنّه أطّرَل من الضلع وانَّما كان كذالك لأنَّهما تتلاقى بأركانهما ولا يجوز أن يقال أنَّ العلَّة فيد مقصورة على أنّ الخلل الذي بين أجزاء القطر أكثر وفي على سبيل الانعراج لأنّ هذا التعليل لا يمنع من التعليل 1) الذي ذكرناه ولا شبهة في أنّ هيمة الاجبرء بالمربّع أشبه وقد عُلم أنّ المربّعات اذا وصعت على ذالك الحدّ فلا بدّ من أن تتلاقى بأركانها فكذالك حال الأجزاء يبيّن ذالك أيضا أنّه لا يمكن أن يوضع جزء آخر بينهما على ذالك السمت وأنّما كان كذالك لأجل الاتصال وبعد فأنّ تفكيك أجزاء للحديد على سمت القطر في أنّه يتصعّب بمنزلة ما يتصعّب في سمت الصلع معلم فلا يجبوز أن يقال أنّه لا يتألَّف على ذالسك السمت وعلى حدَّد الانعراج وإذا كان كذالك وجب أن تكون الأجزاء متصلة على سمت القطر بأركانها ولن يكون كذالك الد والبعص بمنزلة الحبزء المذى يوضع على مسوضع الاتصلا من الجزءيّن

<sup>1)</sup> Kann auch بحتما heissen. 2) Von کا an aus Glosse.

في وسطهما لا على وجمه يلاقى واحدا من الطرفين فاذا كان كذالك كان شاغلا لقسط من محاذاة الجوهر الذي اتصل باحدى الطرفيني وشاغلا لقسط آخر من محاذاة الجوهر الآخر الذي كان متصلا بالطرف الآخر وكما يصرّ ذالك في المحاذاة يصرّ في الجوهر نفسه، ويمكن أن يقال أيضا لو قدّرنا ثلثة أجزاء كالخطّ وكان على كلّ واحمد من الطرفين جنو وقد حاول قادران مُتَسَاوِيا المقدور تحريك كلُّ واحد [426] من الجزءيُّن إلى الـوسـط لـوجـب أن يصحَّ أن م يأخذ كلّ واحد منهما قسطا من ذالك الوسط ولا يجوز أن يقال أنّ كلّ واحد من الجزءين، يبقى في مكانع لأنّ اعتماد هذا الجزء لا يكون ممنوعا من التوليد باعتماد آخم يكافيه الا اذا كان ذالك الاعتماد في محلّ هذا الاعتماد يبيّن ذالك أنّ اعتماد أحدهما انما يجرز أن يمنع اعتماد الآخر من التوليد بأن تَوَلَّدَ في محلَّم أكثر ممّا يتولّد عن الآخر أو مثل ما يتولّد عن الآخر فيتمانعان كنفسين تتمانعان في نقل جسمين متلاقيين وبعد فلو جاز أن يمنع من غير طريق التماس لـوجـب أن يصمر أن يمنع الاعتمادُ الـذي فعلم في يدى اعتمادَ جسم آخرَ من التوليد وإن كان بينى وبينه مسافة بعيدة فان قيل اتما يتمانعان لأنَّه لا يكون أحدها بالتوليد أولى من الآخر ولا يمكن توليدهما قيل له لا مانع يمنع من أن يُولدا على الحدّ الذي ذكرناه 1) الله مذهب بعيد 2) لم يصبّح واتما نورد هذه الملالية لافساد ذالك المذهب والمذاهب تبني على الأدلمة والأدلمة الله تُبنى على المذاهب وبعد فان هذا لو منع لوجب أن يتعذّر الفعل على الساهى لأنَّه لا يكون أحد الصدَّيْن بالوجود أولى من

<sup>1)</sup> Mscr. نکرنا . 2) Mscr. دهد.

مَسْتَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجُنْءَ هَلْ يَجُوزُ أَنْ يُوضَعَ عَلَى مَوْضِعِ ٱلْآتِصَالِ مِنَ ٱلْجُنْءَيْنِ أَمْ لَا يَصِحُ ذَالِكَ

اعلم أنّ شيخنا [42a] أبًا هاشم قد جرّ نالك واليه يذهب بعض المتأخّرين من أصحابه وله فيه مسئلة وقد تتَّبّعْناها في كتاب الجزء وقد كان أبو على يقبل أنّ ذالك لا يجوز واليه كان يذهب شيخنا أبو اسحق وله فيه مسئلة حسنة وهو الذى يقوله شيخنا أَبِو القسم ونحن نورد في هذه المستلة ما يمكن أن ننصُر ا) بع كلَّ واحد من القولين ونبين ما عو الصحيم من ذالك أن شاء الله تعالى والذي يمكن أن يُنصر به قبلُ شيخنا أبي هاشم أُنَّه لو لم يكن هذان الجوهران حياصلين على ما هما عليه فكان ذالك الجوهر يجوز أن يحصل في المحاذاة التي لو حصلا على ما ها عليه 1 لكان على مبضع الاتصال منهما لأنه لا جهة فارغة الا ويصم أن يقدر فيها هذا التقديب فلو كان لا يجوز أن يحصل الجوهر في هذه المحاذاة لكان لا يجوز أن يحصل في شيء من المحانيات وكما يجوز أن يحصل في هذه المحاذاة متى لم يكن الجوهران تحته فيجب أن يصرّ حصولة فيهما وان كانا تحته لأجل أنّ حال تلك المحاذاة في كونها فارغة وفي صحة حصول هذا الجوهر فيها لا تتغيّر بأن يكون الجوهران تحتم الله ويكونا تحتم، ويمكن أن يقال أيضا لو فرضنا أربعة أجزاء كالخطّ ثمّ أرلنا الجزءيْس، 3) اللذين في البوسط ويبقى الطرفان مفترقين لأمكن أن يوضع جزاء

<sup>1)</sup> Mscr. نيصره . 2) Von فكيان ذالك an aus Glosse. 3) aus Glosse.

فأمّا ما ذكروه ثانياً فالجواب عنه أنّ وجدود الجدوهر يكرون بالفاعل فيجب أن يصمّ منه أن يوجد جوهرا ولا يوجد آخر وعدمة عند طرّة الغناء يكون لأمر يرجع الية كما يقولون في عدم السواد عند طرة البياض عليه فكما لا يجوز والمحلّ فيه عشرة أجزاء من السواد أن يُفني بعصَها ببياص يوجده في ذالك المحلّ دون البعض الآخر وان جاز أن يوجد بعض السودات دون بعض فكذالك وان جاز أن يوجد بعض الجواهر دون بعض فإنَّه لا يجوز اذا أوجدها أن يُفنى بعصَها دون بعض فأمّا ما قالوه أخيرا فالجواب عنه أنّ كون للحلّ الواحد أسود أبيض اتما استحال لاستحالة وجود الصدّين وقد بيّنًا فيما تنقدّم أنّ سبيل الفناء مع الجواهر كلّها سبيل السواد والبياض اذا كيان محلّهما واحبدا فكما بيّنًا في كبن المحلّ أسبدً أبيصَ فكذالك حال وجود الفناء مع وجود بعص الجواهر كما بينًا في أن يكون الشيء الواحد موجودا معدوما فكذالك بيّنًا أن يكون الفناء مهجودا مع الجهم النمي يصادّ بل يجب أن يكون ذالك الجوهر لأجل وجود الفناء معدوما ولأجل ما تثبت له صفة الهجود موجودا حتّى يكون موجودا معدوما فقد بان فساد ما ذكرود في هذه الشبهة

ويتلوة فى الجزء الرابع فأمّا ما ذكروة ثانيا وصلى الله على سبّد المحمّد وآلة الظاهرين [41a] الجزء الرابع من مسائل الخلاف بين أبى هاشم وبين البغداذيين املاء الشيخ أبى رشيد بن محمّد بن سعيد النّيْسابورى رحمة اللّه تعالى [41b] بسم اللّه الرحمن الرحيم

ينتفى به جوهران فى حالة واحدة وكان يجب اذا أراد الله تعالى أن ينفى جوهرين أن يخلق فناءين يختص كلّ وأحد منهما جهة ولو كان كذالك لوجب أن يكون الجنسان المختلفان ينفيان جنسا واحدا وهذا محل ولا يمكن أن يقال أنهما ضدّان لأنه كان يجب أن يستحيل وجودُهما فى حالة واحدة وأن يستحيل أن ينتفى المجوهران فى وقت واحد [406] ولا يجوز أن يقل أنه قد اختص بتلك الجهة لمعنى لما بيناه من قبل

ذكر جُمْلة من أسولة من خالقنا بهذه المستلة وَالْجَوابُ عَنْها وَلَوْ الله يكن الله تعالى موصوفا بالقدرة على أن يفنى بعض الأجسام دون بعض لكان فيم تعجيز الله تعالى، وربّما يؤكّدون هذه الشبهة بأن يقولوا كما جاز أن يوجد جوهرا ولا يوجد جوهرا آخر فكذالك يجوز أن يُفنى جوهرا ولا يفنى اخر، وربّما يقولون كما يجوز أن يبعض ويبيض غيرة أن فكذالك يجوز أن يفنى جسما ويبقى غيرة لأنّ ذالك لا يكون متنافيا كما يتنافى أن يكون الموهر الواحد أسود أبيض وموجودًا معدومًا الجواب يقال لهم فيما قالوه أولًا أنّ الله تعالى لا يجوز أن يوصف بالقدرة على أن يجمع بين السواد والبياض ولا يكون ذالك تعجيزا لأنّه يستحيل وجود الشيء مع صدّه والوصف بالقدرة على أن يجمع بين السواد والبياض ولا يكون ذالك تعجيزا لأنّه يستحيل وجود الشيء مع ضدّه والوصف بالقدرة على المحال فكال فكذالك قد ثبت بما ذكوناه في الدلالة أنّ الفناء يضاد الجواهر كلّها فَخلْقُهُ للفناء مع بقاء بعض الجواهر يكون بمنزلة الجمع بين السواد والبياض في محلّ بقاء بعض الجواهر يكون بمنزلة الجمع بين السواد والبياض في محلّ بقاء بعض الجواهر يكون بمنزلة الجمع بين السواد والبياض في المحلّ فكذالك سبيل الآخم في الاستحيال أحدها فكذالك سبيل الآخم في الاستحيالية؛

<sup>1)</sup> Viell. besser für جسم des Mscr. عبد zu lesen und zu punktieren: عيدوّ، جسما ويبيّن غيرة 2) Hier folgt im Mscr.:

له فالواجب أن ينفيه وان نُقل عن تلك الجهة لأنَّه قد صادف حصولَة فيها من قبل وهذا هو الشرط في منافاته له فيلزم على هذا أن ينافيه في حال ما يكبون متحرّكا منتقلا وذالك محال والوجه الثاني أنّ الفناء لو كان يختص بجهة نـوجـب أن يـكـون اختصاصه بها لما هو عليه في نفسه لأنه لا يجبوز أن يكون لعلَّة واذا كان كذالك كانت المنافاة تابعة له ولو كان كذالك لاستحال أن يشاركه الجوهر في هذه الصفة [40a] فكان لا يجوز أن يكون الجوهم كاتنا في تلك الجهة ألا ترى أنّ ما لأجله ينافى السواد البياصَ لا يجوز أن يشاركه البياض فيه، فإن فيل جَوِّزوا أن يختصّ الفناء بتلك الجهة لأجل معنى يوجد لا في محلّ قيل له ذالك المعنى ليس بأن يوجب كون الفناء في تلك الجهة أولى من أن يرجب كونَّه كائنا في جهة أخرى وهذا يوجب أن يحصل في سائس الجهات وأن ينفى الأجسام كلُّها ولا يمكن السائل أن يقول لأجل هذا المذهب أن فناء بعض الجواهم ليس بفناء لسائرها وان قلل أنّ ذالك المعنى حاصل في جهة الفناء قلنا فليس بأن يكون الفناء حاصلا فيها لأجله أولى من أن يكون ذالك المعنى حاصلا في تلك الجهة لأجل الفناء وهذا يوجب أن يكبون كلل واحد منهما علَّةً في صاحبه واستحالة ذالك بمنزلة تعليل الشيء بنفسه والوجه الثالث أنّ الفناء ليو كيان يختص بجهة لكان لا يخلو من أحيد أمرين أمّا أن يكون قد حصل في تلك الجهة في حلل يجب حصولًه فيها أو يكون قد حصل في تلك الجهة في حال مع جواز حصوله في غيرها ولا يجوز أن يقال أنّه قد حصل في تلك الجهة في حلل يجب حصولُهُ فيها لأنّ ذالك يوجب أن يكون حاصلا فيها لنفسة أو لما هو عليه في نفسه وكان يجب أن لا يجوز أن

لأنّ المماسّة شرط في حكم الاعتماد وهو كونه مولّدا لا في وجود الكون فيجب أن يتقدّم الكونُ كما يجب أن يتقدّم وجود السبب الذى هو الاعتماد المسبّب الذى هو الكون وهذا يوجب أن يكون محلَّه مساسًا للمعدوم فيمكن أن نعلم بهذه الطُرْق أنَّ الجسم لا يجوز أن نفعل الجسم مع تجوينر أن يكون الفنياء مختصًا جهة، وقد قيل في الحواب عن السؤال أنّ الفناء والجوهر لا يجوز أن يتصادًّا على الجهة لأنَّ الجهة ليست بامر ثـأبـت حتَّى [396] يجوز أن يقال أنّهما يتصادّان عليها وهذا لا يصحّ لأن لقائل أن يقول أنَّ ذالك أمر معقولًا وان لم يكن شيئًا موجودا فيجوز أن يقلل أنَّ الفناء يختص جهة واتَّمَا يصاد الجوهرَ إذا حصل في جهته، والذى نعتمد عليه في الجواب عن هذا السُوال ثلاثة أوْجُسه أوَّلها أنَّ الفناء لو كان يختص جهة لوجب أن يستحيل نقل الجوهر عن تلك الجهة الى جهة أخرى في حال طرو الفناء عليها وقد علمنا أنَّه يصبِّح نقل الجوهر عنها الى جهنة أخرى مع طروِّ الغناء على تلك الجهة لأنَّه منزلة أن يخلَّف الله تعالى ذاء ضي جهة وجوهرا في جهة أخرى فكما يصمّ هذا عند السائل فكذالك يصمّ أن يَنفُل الجوهر عن تلك الجهة في حال ما يخلف الفناء فيها ولو كان كذالك لكان لا يخلو من أحد أمرين أمّا أن ينفيه أو لا ينفيه فان نفاه وجب أن يكون مع كونه منتفيا معدوما منتقلا متحركا وهذا محال وأن لم يَنْفهُ لم يجز لأنَّ الشرط في مُنافات له أن يكون من قبل طرِّوه كائنا في تلك الجهة لا في حال طروَّه لأنَّ الشيء لا يوجَـد مع صدّه وهذا كما نقول أنّ الشرط في منافاة السواد للبياض أن يصادف وجوده من قبل في ذالك المحلّ لا في حالة واذا كان الفناء صدّا للجوهر وقد تكامل الشرط في منافاته

لرجب أن يكون أحدنا قادرا على خلق الأجسام وانّما يتعدّر عليدا) فعلُها لأنَّ الفناء يوجَد في الجهة التي يحاول خلق الجسم فيها وهذا لا يصمِّ لأن لقائل أن يقول لو قدرنا على الجسم لقدرنا على هذا الفناء فكان يصمِّ أن نفعل الفناء بحيث بعض الأجسام ولو كان كذالك لصح منّا أن ننفيه اذا قوى داعينا اليه وبعد فلو قدرنا على الجسم وعلى الفناء لكان لا يصرِّ منَّا أن نفعل الجسم اللا متولَّدا عن الاعتماد وكنذالك الغناء ولو [39a] كان الاعتماد مولّداً لهما لما كان بأن يولد الجسم أولى من أن يولد الفناء لأنَّم لا مخصَّصَ وكان يجب أن يولَّدُ الصدَّيْنِ في حالة واحدة؛ على أنَّه كان يجوز أن لا يخلف الله تعالى الفناء في تلك الجهة فيتأتَّى منَّا فعل الجسم وقد علمنا أنه يتعدّر علينا ايجاد الأجسام على كلل حلل وبعد فأن الاعتماد لو ولد الجسم لكان يجبب أن تتولَّد عن الاعتماد الواحد في الوقت الواحد ما لا نهاية له من الجواهر في حالة واحدة لأنّ حكم المحانيات في هذا الباب حكم المحالّ وقد علمنا أنَّه لو كان ريحٌ لا نهايةَ لآخره لوجب اذا اعتمدنا عليه أن نفعل الكبن في جميعة دفعة واحدةً وأن نفعل ما لا نهاية له من الأكوان، على أنّ الاعتماد ليو ولَّم الجههيم لما كيان بيأن يبولِّمه في بعض المحانيات في سمته أولى من أن يولَّده في محانيات أخرع) في ذالك السمت لأنّ الكلّ في جهة الاعتماد وهذا يبوجب أن يولِّده في سائر الجهات أوّلا في جهدة من الجهات وبعد فانّ الاعتماد لو جاز أن يولّد الجوهر لجاز أن يولّد الكون فيه فكان يجب أن يكون محلَّم مماسًا لمحلَّ ذالك الكون قبل وجود ذالك الكون

<sup>1)</sup> Mscr. عليها . 2) Mscr. أخرى.

. عكن يبيّن ذالك أنّ أحدنا يجوز أن يعتقد ذالك ولا يفصل بين أن يراه يَمْنَة وبين أن يراه يسرة ويعتقد مع ذالك أنَّ لا يشغل جهةً، فإن قيل أنّا لا يمكننا أن نعتقد تحيّز الجوهر من غير1) أن نعتقد أنَّه كائنُّ في جهة ما كما أنَّه لا يمكننا أن نعتقد أنَّ - الذات [386] قادر من غير أن نعتقد الفعلَ منه فكما أنّ صحّة الفعل من خصائص كبن القادر قادرا فلا يجوز أن نستند الله اليه وكذالك كون الذات كائنا في جهة من خصائص التحيّز فلا يجوز أن يثبت من دونه قيل له أنّ كونه في جهة على سبيل الشغل لها من خصائصه فأما اذا لم يكن على سبيل الشغل فمن أين أنّه من خصائصه فـان قيل أَنَّ التفنيد الـذي ذكـرتموه ٩) ِ يفتضي أنَّ رُ ﴿ التحيّر من خصائص التحيّر ولا يتكلّم بهذا محصّلٌ لأن على سبيل الشغل هو التحييز فالواجب أن لا يراعي ذالك وأن يقال أنّ كونة كاتنا في جهة لا على سبيل التبع لغيره من خصائص التحيّز فلا يجوز أن يثبت من دونه قيل له أنّ قولنا أن من خصائص التحيّر وحكمه أن يكون كاتنا في جهة على سبيل الشغل بها لا يكون تعليقا للحكم بنفسه لأنّه قد لا يكون شاغلا لتلك الجهة ويكون مع ذالك متحيّزا وبعدُ فأنّا نقول أنّ مَنْعَه لمثله من أن يحصل جيث هو من أحكام التحيّز ولا بدّ من أن يكون الرجوع بد الى الشغل ولا يلزم أن يكون الحكم تنابعا لنفسه فكذالك سبيل ما ذكرناه وقد قيل في الجواب عن هذا السؤال أنّ الغناء لو كان يختص جهة

oho.

<sup>1)</sup> Von نعتقد an aus Glosse érgängt, die im Mscr. hinter ويجبوز أن يكون في جهة, Z. 23 der vorigen Seite, gestellt wird. 2) Mscr. ذكروه.

مخصص وهو أنّ القدرة في هذا الوقت في هذا المحلّ تعلّقت بهذا لما في عليها ولم تتعلّق بمثله، وفي الله جميعُ هذه الأسولة يبطل بشيء واحد وهو أنّ ما قالوه في الفناء والجوهر لو صحّ قياسا على ما أوردوه في هذه المسئلة لصحّ أيصا أن يطرى سوادٌ واحدُ على مائة جزء من البياض ثمّ ينفي بعض أجزاء البياض دون بعض من غير [388] مخصّص قياسا على ما ذكروه

فان قيل أن في الفناء وجهًا مخصصا وهو أته يختص بجهة فاذا وجد الفناء في الجهة التي يحصل فيها هذا الجوهر كان بأن ينفيه أولى من أن ينفي غيرة قيل له قد قيل في الجواب عن هذا السؤال طُرِق ولا يصبّح أكثرها وأنا أذكر جميع ما قيل وأبيّن ما يصبّح منها وما لا يصبّح،

قد قيل لو كان الفناء بختص بجهة لكان متحيّزا لأن حصل الشيء في جهة لا على سبيل النبع لغيره من خصائص التحيّز ولا يجوز أن يكون الفناء متحيّزا وهذا لا يصبّح لأن لقائسل أن يقول أنّ الذي هو من خصائص التحيّز أن يحصل في جهة على سبيل الشغل لها فأمّا اذا حصل فيها لا على سبيل الشغل لها فأنّ ذالك لا يجب فيه فإن قيل لا يعقل ذالك الآ بأن يكون على سبيل الشغل للجهة قيل لا يعقل ذالك وقد علمت أنّه يكن أن نعتقد أن الشغل للجهة يبيّن ذالك أنّ في ناس فالك من غير أن نعتقد أنّه شاغل لجهة يبيّن ذالك أنّ في ناس من اعتقد أنّ القديم تعالى بكلّ مكان بذاته لا على سبيل الشغل وفيم من قال أنّه فوق العرش لا في مكان ومن غير أن يشغل المكان والجهة وقد قال شيخنا أبو عبد الله لو خلق الله تعالى سوادا لا وألجهة وقد قال شيخنا أبو عبد الله لو خلق الله تعالى سوادا لا في محلّ لكان يُرى في حكم المقابل ويجوز أن يكون في جهة لو وُجد لا في محلّ من غير أن يكون شاغلا فاعتقاد ما هذا سبيله

فانَّه يحلُّ بعضها دون بعض فأمًّا اذا استحال أن يوجَد في غيره فلا جب أن يُطلب له مخصص ويفارق ذالك الصدُّ لأنه في أن يصادّ غيرًا يراعى أمرين أحدهما أن يكون صفة أحدهما بالعكس من صفة الآخر والثاني أن يكون وجوده كوجوده فاتّع حصل مع ألف شيء بهذه الصفة ذا لد يجب أن ينفى البعض قائم في الجميع وليس اللول في الأصل معلَّلا بوجه كما يعلَّل التضادّ حتَّى يجوزَ أن يقال أنّ ذاك اذا حصل مع المحال على سواء فجب أن يحلّ المبعَ، فإن قيل أليس يَجِوز أَن يوجِد القادر أحدَ الصدّين دون الآخر مع أنَّه يصرِّ منه ايجاد كلّ واحد منهما من غير مخصّص فلمَ لا يجوز [37 6] أن يَقل أنّ الفناء ينْفي بعضَ الجواهر دون بعض من غير مخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وهو كونه قادرا ولا يمكن أن يعلّل بأمر موجب لأنّ ذالك يعود على تعلّقه بالقادر بالنقض، فإن قيل أليس بعض التأليفات ينتفي عن الحلّ دون بعض ولا تخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وهو أنَّ كلَّ تأليف يحتاج إلى مجاورة لا يحتاج السها غيره فإذا انتفى بعض المجاورات دون بعض فا احتاج اليمة من التأليف ببطُل وما لم يحتب اليه يبقى ببقاء مجاورة أخرى، فإن قيل أليست الارادة تتعلُّق بهذا المراد دون غيره وان كان حالها معم كحالها مع غيره قيل له ليس الأمر على ما قدّرت من أنّ حالها معه كحالها مع غيره وذالك أنّها لما في عليها تتعلّق بهذا المراد دون غيره فلو تعلّقت بغير هذا المراد لكان في ذالك قلب جنسها ولا يمكن أن يقال في الفناء ذالك لما بيّنًا أنّه لا يجوز أن يكون البياض الطارى على أجزاء من السواد ينفى بعض انسواد دون بعس ويقال أنَّه لـذاته نَفَى هذا ولم يَنْف غيرَ»، فإن قيل أليس السبب ولد هذا المسبّب في لخلل ولم يولِّد مثلَه ولا يمكن أن يبيِّن مُخصَّصٌّ قيل له إيمكن أن يبيِّن

فان قيل جَوْروا أن يختص بجوهر دون جوهر من غير مخصص كما يجوز عندكم ذالك في كثير من الأشياء، منها ما تقولون فيمن رمي حجرا وجعل فيه اعتمادات كثيرة في أنّ في جملة ذالك ما يكافي اللازم فلا يولّد لحصول المنع ويولّد الباقى مع أنّه ليس هناك ما يخصّصه قيل له أنّ الصحيم عندنا أنَّه يتولّد عن المجتلب كلُّه للعلَّة التي ذكرناها وانَّما يتراجع للحجر لأنَّه قد حصل المنع بالهواء بأن يَصْغَطه للحِرُ حتى يتكاثف لأجله فيردو، فإن قيل هذا مثل ما تقولون في التَعَب أنَّه ينقص بعضَ قدرة دون يعض من غير مخصَّص قيل له أنّ هناك مخصّصا [37a] وذالك أنّ القدر يحتاج الى بنية زائدة شا يحتاج اليه بعض قدرة يبطُل عند التعب وما تحتاج اليه القدرة الأخرى بان فلذالك لا يُبطله لأجل ذالك قلنا أنَّه لا يجوز أن يوجَد في جزء واحد أكثرُ من ستّة أجزاء من القدر، فان قيل لو خُلف في محلّ واحد حياتان لكانت احداها تقبير دون الأخرى من غير مخصّص قبيل له الصحيج أتّهماً يُحسّان ١) وأنّ الادراك يقوى بهما فيتعلَّق بذالك عرض 2) ومتى سُئل عن فناءين، لو خلقهما الله تعالى فإن لخواب أنّ كلّهما يقجان أمّا أحدها فانّه لا فائدة فيه والثاني لأنّه لا يتميّز عن القبيج، فإن قيل أنّ عقاب المَعْصيَة يحيط 3) ثوابَ بعض ما استحقّه دون بعض من غير مخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وذالك أنّ المَرجع به الى ما يختاره القديم تعالى فالقدر الذي يوجده اللَّه يوجِد ويكون أولى من القدر الذي لا يوجده، فإن قيل أنّ القديم تعالى يوجد السواد في محل دون محل من غير مخصص وعلمة قيل له إنَّما كان يجب لو صمَّ أنَّ يحلُّ كلُّ واحد من المَحَلِّل ومع ذالك

<sup>1)</sup> Mscr. ohne Tašdīd; viell. zu lesen عَرَضُ. 2) viell. غَرَضُ 3) Mscr. محبط .

يكون ما يصاد ذالك الأمر يجرى مجرى الصدّ للاجوهر فوجب أن لا تنتفى الله بصدّ وصدّه لا يجوز أن يكون موجودا في محلّ لأنّ الشيّ لا يجوز أن يوجد معما يصادّه والمحلّ لا بدّ من أن يكون جوهرا فيجب أن يكون موجودا لا في محلّ

# مَسْئَلَةٌ فِي أَنَّهُ لَا يَجُوزُ أَنْ يَفْنَى بَعْضُ ٱلْجَوَاهِرِ مَعْضُ مَعَ بَقَاء ٱلْبَعْض

[36b] اعلم أنّ أبا هاشم لا يجوّز ذالك واليد ذهب الشيخ أبو على ثانيا وقال شجنا أبو القسم يجوز أن يغنى بعص للبواهر مع بقاء البعض واليد يذهب أبو بكر بن الاخشيد وأبو عبد الله محمّد بن عمر الصَيْمُرى واعلم أنّ للبغدانيّين أ) كثيرا ما يشتّعون بهذه المسئلة علينا فلذالك أردت أن انقصى القولُ فيها واللا فهو من أحكام الفناء وهم لا يثبتون الفناء فكيف يكلّمون في أحكامً

والأصل فى تصحيح هذه المسئلة أن للواهر بما بيّنًا جنس واحد وما يصاد بعصَها فى للنس يصاد سائرَها فاذا وُجد الصد فليس بأن ينفى بعصَها أولى من أن ينفى سائرَها فاذا وُجد أن ينفى للبيعَ وجرى ذالك مجرى ما نعلم من حال سواد طرى على أجزاء كثيرة من البياض تحرّ محلّا واحدا ومعلوم أنّه اذا كان ضدّا لها فى للنس ووُجد كوجود للمبيع وجب أن يضاد سائرَها فلذالك اذا كان الفناء صدّا للجواهر كلّها وقد وُجد على وجه ليس بأن ينفى بعصَها أولى من أن ينفى للمعصّ الآخر فالواجب أن ينفى للميع

<sup>1)</sup> Mscr. البغداذيين.

دللنا على أنّ لجسم لا يكون باقيا ببقاء وقد قال شيوخنا لو كان لجسم ينتفى بأن لا يخلف له البقاء لوجب أن يكون الواحد منال مُعدما للجسم اذا لم يفعل له بقاءً فان قيل انّما يجب أن يكون مُعدما له متى لم يفعل له بقاء اذا كان قادرا على البقاء والواحد منّا لم يقدر عليه قيل له أنّ القديم [36a] قادرٌ على خلق البقاء فجب أن يكون مُفنيا للجسم اذا لم يخلق له البقاء في حال حدوثه فان قالوا انَّما يجب أن يُفنيه اذا لم يخلف له البقاء في لخال التي يصمِّ منه أن يخلف له البقاء فيها ولا يصمِّ ذالك في حال حدوث من الله تعالى أن يخلقه في حال حدوث لجسم فلا وجه لاعادته، وبعد فان انتفاء لجسم اذا كان مجددا مع جواز أن لا يتجدّد فلا بدّ من أمر يؤتّر في ذالك وذالك الأمر لا بدّ من أن يكون متجدّد وان لا يفعل البقاء ليس بأمر مجدّد فلا يصحّ أن يكون مُؤثّرا في انتفائه فإن قيل لم لا يجوز أن يُوتّر ما فلناه في انتفاء الجسم وإن كان متجدداً مع جواز أن لا يتحدد كما أنّ كون القديم قادرا واجب في كلّ حال ولم يكن له ابتداء ومع ذالك فأنَّم يؤثّر في وجود ما عدث منه مع أنّ ذالك قد عدث مع جواز أن لا يحدث قيل له اتما أوجبنا ذالك في المؤتّر اذا كان تأثيره على حدّ الايجاب في أمر يتجدّد مع جواز أن لا يتجدّد فأمّا ما يؤدّ على طريقة الصحّة دون الايحاب فذالك لا يجب فيه بل هو موقوف على الدليل،

فقد ثبت بهذ الجملة أنّ الأجسام تنتفى لوجود معنى وذالك المعنى ألى المعنى المرمن الأمور حتى المرمن الأمور حتى

<sup>1)</sup> المعنى fehlt im Mscr.

تعالى كالأصل لوجود الأجسام، ويمثل أيصا على أنّ المعدوم ليس له بكونه معدوما حال أنَّ كلّ حكم من الأحكام أمكن تعليقه بنفى صفة لم يجز أن يعلَّف باثبات صفَّة لأجل أنَّـه لا يصمَّ اثبات صفة لا طبيق الى اثباتها لما يودِّي الى الجهالات وهذا نحو ما نورد، في الدلالة على أنّ الحجز ليس بمعنى وأنّ العاجز ليس له بكونه عاجرا حلل أكثر من أنَّ ليس بقادر على ما يصرِّ أن يقدر عليه فاذا أمكن أن يعلُّق تعدّر الفعل بزوال هذه الصفة لم يجز أن تثبت للعاجز بكونم عاجزا حال وكذالك اذا أمكن أن تُعلَّق استحالة التحيّر في للوهر بزوال صفة الوجود لم يَجز [856] أن تُعلَّق باثبات صفة، وبعد فلو كان للمعدوم بكونه معدوما حال كما أن للموجود بكونه موجودا حال لَمَا علمنا باضطرار أنّ السذات لا مخلو من أن تكون موجودة أو معدومة لأنّ العلم الصروري يتعلّف بأنّ الذات لا مخلو من أن يكون على صفة أو لا يكون عليها ولا يتعلَّق بأنَّها لا مخلو من صفتين صدّيْن لأنّه يجوز في العقل أن يكون لها صفة ثالثة فباستدلال نعلم أنَّه لا صفة ثالثة سواها، فإن قيل هلَّا قلتم أن للمعدوم بكونه معدوما حل وأن الوجود ليس بأكثر من زوال تلك الصفة قيل له لوجهين أحدهما أن كبن القادر قادرا يؤثر في الايجاد فلا بدّ من أن يقال أنّ الوجود حال حتى يصتّم أن يكون للقادر فيه تأثير والثاني أنّ العدم لو كان راجعا الى صفة والوجود الى نفى تلك الصفة وقل عرفنا أنّ العلم بنغى الصفة فرع على العلم باثباتها فلا يُعقل نفي الصفة الا اذا عقلنا أوَّلًا اثباتها ولا يجوز أن يكون العلم بالعدم أصلا للعلم بالوجود لأنّ الوجود نعلم أولا ثمّ العدم، فقد بنت بهذه الوجوه فساد ما قاله أبو لخسين الخياط فأما ما يذهب اليه أبو القسم من أنّ الأجسام تنتفي بأن لا يخلق الله تعالى لها بقاة فقد أفسدناه بأن

دللنا على أنّ لجسم لا يكون باقيا ببقاء وقد قل شيوخنا لو كان للسم ينتفي بأن لا يخلف له البقاء لوجب أن يكون الواحد منّا مُعدما للجسم اذا لم يفعل له بقاة فان قيل انما يجب أن يكون مُعدما له متى لم يفعل له بقاء اذا كان قادرا على البقاء والواحد منّا لم يقدر عليه قيل له أنّ القديم [36a] قادرٌ على خلف البقاء فجب أن يكون مُفنيا للجسم اذا لم يخلق له البقاء في حال حدوثه فان قالوا انّما يجب أن يُفنيه اذا لر يخلف له البقاء في الحال التي يصحِّ منه أن يخلف له البقاء فيها ولا يصحِّ ذالك في حال حدوث للسم قيل لهم قد بيّنًا من قبل أنّ البقاء لو كان معنّى لكان يصرِّح من الله تعالى أن يخلقه في حال حدوث الجسم فلا وجه لاعادته، وبعد فان انتفاء لجسم اذا كان ماجددا مع جواز أن لا ياجدد فلا بدّ من أمر يؤدّر في ذالك وذالك الأمر لا بدّ من أن يكمن متجدّد وإن لا يفعل البقاء ليس بأمر ماجدّد فلا يصمّ أن يكون مُؤثّرا في انتفائه فإن قيل له لا يجوز أن يؤتّر ما فلناه في انتفاء البسم وان كان متجدداً مع جواز أن لا يجدد كما أنّ كون القديم قادرا واجب في كلّ حال ولم يكن له ابتداء ومع ذالك فأنَّم بيُّتُر في وجود ما يحدث منه مع أنّ ذالك قد يحدث مع جواز أن لا يحدث قيل له اتما أوجبنا ذالك في المؤثّر اذا كان تأثيره على حدّ الايجاب في أمر يتجدُّد مع جواز أن لا يتجدُّد فأمَّا ما يؤثِّر على طريقة الصحّة دون الايحاب فذالك لا يجب فيه بل هو موقوف على الدليل،

فقد ثبت بهذه الجملة أنّ الأجسام تنتفى لوجود معنى وذالك المعنى أن يكون ضدّا لها لانّها لا تحتاج في الوجود الى أمر من الأمور حتى

<sup>1)</sup> للعنى fehlt im Mscr.

تعالى كالأصل لوجود الأجسام، ويدلّ أيصا على أنّ المعدوم ليس له بكونه معدوما حال أن كل حكم من الأحكام أمكن تعليقه بنفى صفة لم يجزأن يعلق باثبات صفة لأجل أنه لا يصلّم اثبات صفة لا طريق الى اثباتها لما يؤدّى الى الجهالات وهذا نحو ما نورده في الدلالة على أنّ الحجز ليس بمعنى وأنّ العاجز ليس له بكونـ عاجزا حال أكثر من أنَّه ليس بقادر على ما يصرِّ أن يقدر عليه فاذا أمكن أن يعلُّق تعدّر الفعل بزوال هذه الصفة لم يجز أن تثبت للعاجز بكونم عاجزا حال وكذالك اذا أمكن أن تُعلَّق استحالة التحيّز في للجوهر بزوال صفة الوجود لم يجز [356] أن تُعلَّق باثبات صفة، وبعد فلو كان للمعدوم بكونة معدوما حال كما أن للموجود بكونه موجودا حال لَمَا علمنا باضطرار أنّ السذات لا مخلو من أن تكون موجودة أو معدومة لأنّ العلم الصروري يتعلّف بأنّ الذات لا مخلو من أن يكون على صفة أو لا يكون عليها ولا يتعلَّق بأنَّها لا مخلو من صفتين على صدَّيْن لأنَّه يجوز في العقل أن يكون لها صفة ثالثة فباستدلال نعلم أنَّه لا صفة ثالثة سواها، فإن قيل هلَّا قلتم أن للمعدوم بكونه معدوما حال وأن الوجود ليس بأكثر من زوال تلك الصفة قيل له لوجهين أحدهما أن كون القادر قادرا يؤثّر في الايجاد فلا بدّ من أن يقال أنّ الوجود حال حتى يصرِّح أن يكون للقادر فيه تأثير والثاني أنَّ العدم لو كان راجعا الى صفة والوجود الى نفى تلك الصفة وقل عرفنا أنّ العلم بنفى الصفة فرع على العلم باثباتها فلا يُعقل نفى الصفة الا اذا عقلنا أوَّلًا اثباتها ولا يجوز أن يكون العلم بالعدم أصلا للعلم بالوجود لأنّ الوجود نعلم أوّلا ثمّ العدم، فقد بنت بهذه الوجوه فساد ما قاله أبو لخسين الخياط فأما ما يندهب اليه أبو القسم من أن الأجسام تنتفي بأن لا يخلف الله تعالى لها بقاة فقد أفسدناه بأن

13131

الأعراص أن يقال بأنّ عدمه يتجدّد بالفاعل لأنّ غيرة اذا تجدّد عدمه بالفاعل فانّما افتقر الى الفاعل للجدّد عدمه كما قلنا فيما حدث أنّه انّما احتاج الى الفاعل لحدوثه ولو كان كذالك لوجب أن لا يعدم اذا أمر يُعدمُه ألفاعل في كلّ ما يتجدّد عدمه وهذا يوجب أن يبقى ما قد عوفنا أنّ البقاء يستحيل عليه

ومنها أنَّه لا حال المعدوم بكونه معدوما فلا يصبِّح أن يقال أنَّ المعدوم جصل بالفاعل فان قيل لم قلتم أنّ المعدوم ليس له بكونـه معدوما حال قيل له لأجل أنَّه لو كان للمعدوم بكونه معدوما حال لكان جب في الجوهر [35a] وغيره أن يقال أنّه كان فيما لم يزل معدوما لذاته لأنَّه قد وجبت له هذه الصفة كما وجب له 1) كونه جوهرا والصفة الواجبة للذات اذا لم يمكن تعليقها بأمر سوَى الذات فالواجب أن يكون للدات فإن قيه لركان يجب لمّا كان له بكونه معدوما حال أن يكون الجوهر معدوما فيما لم يزل لاستحالة وجوده لا لذاته قيل له ليس بأن يعلى وجوب عدمه باستحالة وجوده أولى من أن تعلّل استحالة وجوده بوجوب عدمه فيجب أن يكون كل واحد منهما علَّةً في صاحبه وهذا في الاستحالة بمنزلة تعليل الشيء بنفسه فإن قيل لأحد الأمرين مَزيَّة على الآخر وذالك أنّ العلم بالوجود أصلُّ للعلم بالعدم فجب أن يعتب العدم بالوجود في التعليل قيل له أنّ المعلومات في ترتب بعضها على بعض لا يجب أن تُطَابِقُ العلمَ فلا يمتنع أن يكون شيفُما 2) فرعا في العلم أصلا في المعلم يبيّن ذالك أنّ العلم بالله فرع على العلم بحدوث الأجسام أو كالفرع عليه والله

<sup>1)</sup> Im Mscr. fehlt d. 2) Mscr. eine nach dem Schriftgebrauch des Manuskriptes بينهما aufzulösende Zusammenziehung.

الموصوفين بها وقد عرفنا أن كوننا تادرين لا يتعلّق بالاعدام لأنَّ لو كان كذالك لصحِّ أن نُعدم الكونَ من غير أن نوجد صدًّا له وليس لأحد أن يقول أن هذا الكون الذي نفعله سبب موجب لعدم الكون الآخر وليس يمكننا أن نعدم الكون اللا بسبب كما لا يمكننا أن نفعل الصوت والتأليف والألم الا بسبب وذالك أنّ الكون لو كان سببا موجبا لعدم الكون الآخر لوجب أن يصبّح أن يطرى 1) ولا ينتفى ذالك الكون الأولُ لأن من حقّ السبب أن يصمّ أن يوجد ويعرض هناك عارض فيمنعه من التوليد ومنها أنَّ كان يجب أن يصحِّ أن نعدم فعل الغير وأن يتعلَّق كوننا قادرين عقدور الغير على وجه الاعدام [37b] واذا صحِّ أن يتعلَّق به على هذا الوجه صحِّ أن يتعلُّق به على وجه الايجاد فيكون على هذا الموضوع مقدور واحد بين قادرين على وجه واحد واتما ألزمناهم ذالك لأنّ الذات اذًا صمّ أن تحصل على صفتين بالفاعل وكلّ من قدر على أن يجعلها على احدى الصفتين جب أن يكون قادرا على أن جعلها على الصفة الأخرى وهذا قد بين في الكتب عند الكلام في أنّ الجوهر لا يجوز أن يكون الواحد منّا أنّه يجب أن يكون الواحد منّا قادرا على اعدام للحياة ولا يقدر على اعدامها اللا ويجب أن يصم أن يقدر على اجادها لمَا بيّناه فيلزم أن يكون قادرا على لخياة والقدرة ومنها أنه يجب أن يصرِّح أن نعدم بقدرة واحدة أكوانًا كثيرة وليس يكون كذالك الآ وتكون القدرة الواحدة متعلقة بأكثر من جزء واحد من جنس واحد في وقست واحد في محلّ واحد وهذا لا يجوز بما يين في الكتب ومنها أنّه كان يجب فيما لا يبقى من

<sup>1)</sup> Mscr. يكون (2) يطرا aus Glosse.

الركيك أكثر ممّا أوردناه عليه ولو لا أنّ بعض الاغتام ممّن يغترّ بالأحدبُ رُبّما يظهر هذا للهل لكان من حقّه الاضراب عنه

## مَسْئلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَنْتَفِي بِضَدّ

كأبكار

اعلم أن شيخنا أبا لخسين لخيّاط كان يقول في الجوهر أنّه ينتفى ببأن يُعْدَمُهُ اللّه وجوّز أن يتعلّق كون القادر قادرا بالاعدام وقال شيخنا أبو القسم أنّ الجوهر انّما يفني بأن لا يخلق اللّه تعالى له البقاء وعند شيوخنا أنْ الجوهر [34a] يفني بفناء وأنّ ذالك الفناء يصادّ الجوهر ويوجد لا في محلّ وقال شيخنا أبو على أوّلاً أنّ فناء بعض الجواهر لا يكون فناء سائرها وقال أخيرا فيما أملاه من نقص التاج أنّ فناء بعض الجواهر فناء لسائرها واليد كان يذهب شيخنا أبو عاشم وسائر أصحابه

فالمذى يملل على أنَّ للوصر لا يجوز أن يفنى أ) بسأن يُعدِمه الله تعالى على ما ذكرناه عن أبي للسين للخياط وجوةً

أحدها أن كون القادر قادرا لا يتعلق بالشيء الا على وجه الايجاد لأثه لو تَعَدَّى في انتعلق به عن هذا الوجه الى وجه آخر ولا حاصر لوجب أن يتعلق بكل وجه تحصل عليه الذات ويجبى مجسى الاعتقاد في أنّه يصبّح أن يتعلق بالذات على كلّ وجه يصبّح أن تحصل عليه لأنّ الاعتقاد انّما صحّت هذه القصية فيه لأنّه تعلّى عن وجه ولا حاصر ومنها أنّه لو كان كون القديم قادرا يتعلق باعدام الشيّ لوجب أن يصبّح أن يتعلق كوننا قادرين بالشيّ على وجه الاعدام لأنّ كيفية تعلّق الصفة بمتعلقها لا تفترق فيها في حال

<sup>1)</sup> Von وقال أخيرا an aus Glosse. 2) Mscr. فيد . 3) Mscr. فيد

في العاشر لا يجوز أن يطرى على للجوهر وهو في المكان الأول لينفي عند الكون في المكان الأوَّل وإن كان صدًّا له قيل له أنَّ البقاء والطرَّة يتصادّان على الحلّ من غير أن يعتبر فيه بالأماكس فجرى حالهما في ذالك كحال السواد والبياص، ثمّ يقال له أنّ صفة الوجود صفة واحدة لا يقع فيها تضاد وكيف يجوز أن يوجبها معنيان ضدّان وهل هذا إلَّا كأن يقول قائل أنَّ أحدننا يبكون مرَّة عالما بحدوث الشيء لأجل العلم بد ومرّة يكون كذالك لأجلل للهل وليس يخفى فسادُه على أحد، ثمّ يقال له أنّ صفة الوجود عندك لا تجدّد واتما تحصل للجوهر وتستمر فيه فكيف يصح أن تكون هذه الصفة بعينها في للحالنة الأولى لأجل معنى وفي الثاني لأجل صدَّه، ثمّ يقال له يجب أن يكبن الطرة محتاجا [336] في وجوده الى وجود الجسم وان يكون لإسم محتاجا في وجوده في تلك لخال الى وجود الطبور وهذا يوجب أن يحتاج كلّ واحد من الأمريْس إلى صاحبه وفساد ذالك عنزلة احتياج الشيء الى نفسه، ثمّ يقال له يجب أن يكون الطرو موجودا لعلَّة لأنَّه قد حصل موجودا مع جواز أن لا يوجَد كما حصل للوهر موجودا مع جواز أن لا يوجد والصفتان إذا استحقّتا على وجه واحد وفي صفة واحدة في الذاتين لمعنى أنّهما في حكم المتماثل فالموجب لا يجوز أن يختلف لأن التوصل الي اختلاف الموجب للصفة يكون بكيفية استحقاقها فاذا استحقّت في الذاتين على حدّ واحد فالموجب لا يصمَّع أن يختلف وهذا يوجب أن يكون للطروّ علَّة أخرى حتى يتودى السي حدوث ما لا يتنافى ويلزمه على ذالك أن يكون الجوهر في ابتداء ما ياجدد عنده كونه جهورا الأجل علّة حتى تقول أن كونه جوهرا طار لعلَّة وإذا استمر فجه أن يكون مستمرًا لأجل علم أخرى مصادة للعلمة الأولى، ولا يحتمل هذا الكلام

## مَسْتَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ فِي حَالِ حُدُونِهِ لَا يَجُوزُ انْ يَكُونَ طَارِيًا لِعِلَّةٍ

ذهب بعص المنتسبين الى شيخنا أبى القسم الى أنّ الجوعر يكون طاريًا لأجل معنى وهو الملقب المعروف بالأحدب وذكر أنّ كلام أبى القسم يقتصى ذالك لأن عنده أنّ البقاء لا يجوز أن يحدث من غير أن ينتفى عن الجوم معنى وهذا ما كان يستجيزه أحد متن شاهدناه بنيسابور من أكاب وهو مذهب [338] ركيك أ) وكان أبو القسم متن لا يظنّ به مع فصله وتبحّرِه أن يجوز هذا القول الركيك الا أنّ هذا الأحدب لفرط جهله كان يرتكب مذاهب شنيعة ثمّ يُجتهد في أن ينسبها الى أبى القسم

فالذى يدلّ على فساد ذالكُ أنّ الطارى ليس له بكونه طاريا صفة زائدة على وجوده ولا يجوز أن يكون الوجود مع أنّه بالفاعل لأجل علّة لما قد بينّا من قبل فى جواز خلو الجوهر من اللون أنّ العلل لا يجوز أن توجب وجود الذوات ثمّ يقال له أن ألطرة عندك يصادّ البقاء ومن حقّ الصدّيثي أن يصبّح أن يوجَد كلّ واحد منهما بدلا من الآخر والمحلّ على صفة واحدة فجب أن يجوز وجود البقاء فى حال ما يجوز أن يوجد الطرة ووجود الطرة بعد وجود البقاء كما يجوز أن السواد والبياص أن يطرى كلّ واحد منهما على صاحبه فإن قال أن الكون والبياص أن يطرى كلّ واحد منهما على صاحبه فإن قال أن الكون

4) Mscr. قالوا

<sup>1)</sup> Mscr. ذكيك . 2) Mscr. ها. 3) Mscr. folgt hier أ.

للت الذي ذكرتموه بأن يبود الجادة ولكن مع ذالك اذا وجد وتقدّم وامر 1) يُثْبَتْ بُعد 2) البقاء ولا صدُّ له وهو في نفسه مّمّا يصمّ أَن [326] يبقى الى الثاني يجب أن يجد في الثاني لأنَّه لا شئ يحيل وجودَه ويُؤثِّر في عدمه ولا يجوز أن يسوجه ويصمِّ بقارُّهُ ثمّ يخرج من الوجود الى العدم من غير مؤثّر فاذا فر يثبت مؤثّر يؤثّر فيه لم يجز عدمه ويجب وجوده فلا يمكن وللال ما قلناه أن تعلموا جواز العدم على للسم اذا لم يُثبت بعد البقاء ولم يثبت أن له صدًا ينتفي به، ثم يقال لهم أليس للموهر يحصل محيّزا في ابتداء ما يحدث ويصمِّ أن يستمرّ تحيّن في الثاني ويصمِّ أن لا يستمرّ بأن لا يوجَد ومع هذا فاتَّ لا يجوز أن يقال اتَّما استمرَّ ولم يَنُلْ لأجل علَّة من حيث أنَّ استمراره عند ما يصرِّ يجب فلا يجموز أن يعلِّل بوجود معنى وكذالك كون الجسم مستمرَّ الوجود اذا صرِّ وجب النَّه انما يصح اذا لم يكن ضد لأن مع الصد محال استمراره ومتى لم يطرن الصدّ فكما يصمّ ذالك يجب فلا يجوز مع وجوده أن يفتقر الى وجود معنى لما بيّناه من أنّ الصفة الواجبة لا يجوز أن تعلّل بوجود معنى عليه، وبعد فإنّ القوم إذا له يقولوا بالأحوال له يصبِّ للم هذا التعليل لأنّ كونه باقيا ليس أكثر من وجود الجسم ووجود البقاء ولا يحبوز أن يعلَّل مجرِّد ) الوجود بالبقاء ولا يجوز أن يعلَّل بالبقاء وجودُ نفس البقاء لأنَّه لا يجهز أن يعلَّل الشيء بنفسه

<sup>1)</sup> و fehlt im Mscr. 2) بعد fehlt im Mscr. 3) Mscr. يطرا. 4) مجرّد aus Glosse.

سُوَّالٌ آخَرُ قالوا أنَّ للجسم يجوز عَدَمُهُ في الثاني ويجوز استمرار وجوده على البدل فلو لم يكن هناك مخصص لما كان بأن يستمر وجوده أولى من أن [32a] يعدم وذالك المخصص لا بدّ من أن يكون وجود معنَّى من المغانى ٱلْجَوَابُ يقال لهم أنَّ اتَّما يستمرُّ وجوده لأجل أنّ الوجود قد حصل له ويصرّ استمراره ولم يحصل صدٌّ له فلذالك استم وجوده لا لأجل وجود معنى وهذا كما نعلمه في المعدوم أنه يصبِّع عدمة ويصبِّ وجوده فاذا له يُوجِدُه مُوجِدُ استمرّ عدمة لأجل ذالك لم يفتقر في استمرار العدم الى أكثر من أن لا يسوجده موجد وكذالك الكلام في الوجود اذا صرّ وجوده في الثاني ولم يطر1) صدّ ولا ما يجرى مجراه استمر وجوده ولم يحتب في استمرار وجوده الى معنى من المعانى، وبعد فإنّ استمرار الصفة هو نفس هذه الصفة التي كانت من قبل فاذا لم يفتقر في الابتداء الي معنى فكيف يفتقر الية في الثاني، ثمّ يقال لهم اذا لم تُثبتوا للْجيوم صدّا فلا يمكن أن يُعلِّم أَنَّ العدم جائبٌ عليه في الثاني الله اذا ثبت لكم أنّ البقاء معنَّم، يخلقه الله تعالى في الجرهر والأجله يبقسي فاذا الم يخلقه فني فمتى أمر يُثْيَتُ لكم بُعد البقاء أم بمكنكم ") أن تعلموا ") أنّ العدم يجوز عليه في الثاني، فإن قالوا ) أنّ الجسم حين وُجد لر يجب وجوده في كلّ حال بل صحّ أن يوجد وأن لا يوجد وصحّ أن يؤخّر ايجاده الى هذا الوقت وصنَّح أن لا يُحدثه المُحدث فيه فلا يجوز والحَّال ما قلناه أن يكون وجوده في حال من الأحوال واجبا قيل لهم لا يمتنع أن يكون وجوده في كلّ حال على سبيل الاحداث جائزا صحيحا على

<sup>1)</sup> Mscr. يبكنك . 2) Mscr. يبكنك . 3) Mscr. تعلم .

<sup>4)</sup> Randglosse: سؤال آخر.

أن يوجد في الثاني والثلث ولا يبوجد فيه البقاء فلا يكون باقيا مع استمرار [316] وجنوده كما أنّ الجسم لمّا كنان متحرّكنا لنوجود الحركة صمِّح أن يوجد في الثاني والثالث ولا تعجب فيه المركة فان قالوا أنّ الجسم في الثاني يوجيد لأجل البقاء ولا يوجيد لأجل الحركة لصمّ أن يبقى 1) ولا حركة ولا يصمّ أن يستمرّ وجودة ولا بقاء قيل له 2) فجب أن يحتاج في وجوده الى البقاء مع أنّ البقاء يحتاج في وجوده الى وجود الجسم وهذا فاسد بما ذكرناه ذَكْرُ جُمْلَة منْ أُسْوَلتهم في هذه المَسْتُلَة وَٱلنَّجَوَابُ عَنْهَا سُوال لَهُم قالوا وجدنا لجسم قد حصل باقيا بعد أن لم يكن باقيا وذاته في كلِّي لخالين موجودة في ولا يجهز أن يكون باقيا لوجود نفسه ولا لعدمها ولا لعدم معنّى فالواجب أن يكون باتيا لوجود معنّى الْجَوَابُ يقال للم انّا قد بيّنًا فيما تقدّم أنّه ليس للباقي بكونه باقيا صفةٌ زائدةٌ على وجودة وأنَّه لم يجدَّد عليه الَّا العبارة ولا يجوز أن يكبن العبارتُ وُصْلَةً الى المعانى واثباتها فجب أن يفسد ما ذكروة وبعد فلو كان له بكونه باقيا صفة زائدة على وجودة لَمَا وجب أن تكون الصفة لعلَّة لأجل أنَّ الصفة قد تجدَّدت في حال يجب تجدّدها والصفة اذا وجب تجدها استغنت بهجهها عن موجب يوجبها لمّا قد عرفنا أنّ تلك العلَّة لا بدّ من أن تكون لها صفة مجدّدة في حال يجب تجدّدها ) ويستعني عن علّة أخرى لوجوبها عند الصحّة وهذا قائم في الباقي فلا يجوز أن يكون باقيا لعلة

<sup>1)</sup> Mscr. اله. 2) Mscr. اله. 3) Mscr. hier aus späterer Stelle: تجددها , Punkte von späterer Hand.

بسكون ما يستقر عليه ثمّ لا يجب إذا حَدث السكون في الجسم الفُوقانيّ التحتانيّ أن يحدث السكون حالا بعد حال في لجسم الفُوقانيّ وكذالك لا يجب وإن حدث البقاء حالا بعد حال أن يكون الجسم!) حادثا حالا بعد حال قيل له أنّ سكون التحتانيّ لا يكون علّة في سكون الفوقانيّ لأنّه يجوز مع سكون التحتانيّ أن يتحرّك الفوقانيّ ويجوز أن يسكن هذا الفوقانيّ مع زوال سكون التحتانيّ بأن يكون معلقا بعلاقة

تليلً آخَرُ قد عرفنا أنّ البقاء لو كان معنًى يحلّ الجسم لوجب أن يحتاج في وجوده الى وجود الجسم فلو كان الجسم موجودا في الثانى لأجله لكان لا يوجد في الثانى ما لم يوجد البقاء ولا يجوز أن يوجد البقاء ما لم يوجد الجسم وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما مشروطا بصاحبه وهذا يستحيل كما يستحيل أن يكون الشي مشروطا بنفسه

كَلِيلٌ آخَرُ وهو أنّا إذا بينّا أنّه لا صفة للباقى بكونه باقيًا فلو كان البقاء معنى لكان قولنا باق يفيد وجود البقاء كما أنّ قولنا أسود يفيد وجود السواد لمّا لم يكن له بكونه أسود حالً ولو كان قولنا باق يفيد وجود البقاء لوجب أن لا يستّى الله تعالى باقيا وأن لا يكون باقيا في للقيقة وقد عوفنا فساد ذالك، والحجب من فولاء يكون باقيا في للقيقة وقد عوفنا فساد ذالك، والحجب من فولاء أذا عللوا كون للسم باقيا بوجود البقاء وهم لا يقولون بالأحوال وليس فيفا الله الثات البقاء فكأنّاه عللوا وجود البقاء بنفسه وليس يخفى فساد ذالك على أحد

نَلِيلًا آخَرُ ويملّ على ذالك أيضا أنّ للسم لو كان باقيا ببقاء لجاز

<sup>1)</sup> Mscr. البقاء.

الجنس يصبّح أن يوجَد لكنّه لا يسمّى حركة ولا يمكنه أن يقرل أنّ ذالك [306] المعنى يصبّح أن يوجَد لكنّه لا يسمّى بقاءً لأنّه لا يُعقل ذالك الجنس إذا لم يكن بقاء كما يعقل جنس الكون فى ذالك الكان وإن لم يكن يسمّى حركة وبعد فلو كان ذالك المعنى موجودا في حلّ حدوث الجسم لكان علّة فى وجوده وقد بينّا من قبل أنّ المعانى لا تنوجب حدوث الذوات، فإن قبل فى الجسم حلا حدوثه معنى يصاد البقاء فيمنع من وجود البقاء وهو الطرو قيل لم أنّ ما ذكرناه يُفسد ما قلته وبعد فإن من حقّ الصدّيْن أن تصبّح فيهما طريقة البدل فيجوز أن يوجَد كلّ واحد منهما بدلًا من الآخر فكان يصبح من الله تعالى أن يخلف البقاء في الجسم فى الله الوقت بدلا من أن يخلق الطوّ فيه

لَكُنَ آخَرُ وأحد ما يدلّ على ذالك أنّ للسم لو كان باقيًا ببقاء لكان لا يخلو البقاء من أحد أمريْس أمّا أن يكون باقياً أو غير باي فلو كان باقيا لكان باقيا ببقاء آخر لأنّ الطريقة فيه وفي للسم واحدة وهذا يوجب حدوث ما لا يتناهى من البقاء ولو كان غير باي وكان يحدث حالًا بعد حال ويحصل وجود للسم في كلّ حال لأجله لوجب أن يحدث الجسم في كلّ حال أن تنكون حادثة والصفة الموجبة عنها مستبرّة باقية لأنّ هذا أن تنكون له محدث في كلّ حال وإذا كان للسم يحدث حالا بعد حال وجب أن يكون له محدث في كلّ حال وإذا صبح من الله تعلى أن يُحدثه في الوقت يكون له محدث في كلّ حال وإذا صبح من الله تعلى أن يُحدثه في الوقت أن يأدنده ولا يحدث له البقاء في الوقت الثاني ولا يحدث له البقاء في الوقت الثاني ولا يحدث له البقاء في أن يأديم الثقيل النائم ما يوردونه على البوهيم يُفسد ما يُقوله هـولاء إذا ارتكبوا هذا المنتج ما المنقيل اتما [318] يدوم سكونه

ولا يجوز أن يقال أنّ الوقت [30a] وقتُّ لا يصحّ وجوده فيه لأجل أنَّه يقدر على احداث الجوهر في الوقيت الذي كيان يصرِّ أنْ يخلف ذالك البقاء فيه ولا يجوز أن يقال انما يستحيل وجموده لاستحالة الصفة المُوجَبِّة عنه لأنَّا قد بيِّنًا أنَّه ليس هناك صفة غير استمرار الوجود واستمرار الوجود لا يكون أكثر من الوجود لأنّ استمرار الصغة لا يكون أكثر من الصفة وتلك الصفة كانت حاصلة في حال لخدوث الا أنها لم تكن متوالية، وبعد فان العلة اذا أوجبت صفةً من الصّفات فانّها تكون تابعةً لتلك العلّة في حصولها فيكبن ثبوتها تابعا لثببت العلة وصحتها لصحة العلة واستحالتها لاستحالة العلّة واذا كان كذالك لم يجز أن تحصل استحالة وجود العلَّة لمكان استحالة الصفة لأنّ هذا عكسُ ما يقتصيه النظر فان قيل أو ليس يستحيل أن تحدث في الجسم الحركة إلى المكان العاشر في الوقت الثانيي مع أنّ الجسم يحتمله ولا وجه يحيل وجود ذالك الكون فيه الله استحالة الصفة الموجبة عنه فكيف يجوز أن يقال أنّ استحالة الصفة لا تكون مؤثّرة في استحالة العلَّة قيل له أنَّا نجعل استحالة كونه كاثنا في المكان العاشر في الرقت الثانى تابعة لاستحالة وجبود الكون وأحلنا وجبود الكون فيه في الوقت الثاني مع أنّ الكون يختصّ بالمكان العاشر لفقد شرطة لأنّ حدوثة في حال بقاء الجسم مشروط بأن يصادف كونَ الجسم في المكان التاسع فلذالك لم يصرِّح أن يطرى 1) علية والجسم في المكان الأوّل، فإن قيل أليس عندكم أنّ للحركة لا يجوز وجودها في الجسم في حال الخدوث مع أنّ الجسم يحتملها 1) قيل له أنّ ذالك

<sup>1)</sup> Msor. يحتمله . 2) Msor. يحتمله .

على المعاني [296] ويجب أن تكبن الصفات معلمة أوَّلاً ثمَّ يُعيُّ عنها وكذالك المعاني، وبعد فانّ هذا يوجب أن يكون المُعاد بكونه معادا صفة زائدة على حدوثه لأنّه قد كان مبتدأً محدَثا ولم يسمُّوه معاداً، وبعد فانَّ الباقي لو كان لند بكوند باقيا صفنٌّ زائـدةً على وجودة لكسان له بكونة فاثنا صفة زائدة على وجهدة ولكان كونه فاثنا مصادًا لكونه باقيا لأنهما يستحيل أن يحصلا لا لرجه سرِّى التصادّ ومن حقّ الصغتين المتصادّثين اذا احتاجت احديهما الى أمر أن تكون الأخرى محتاجة اليه فاذا كان كونه باقيا مُحتاجا الى وجوده وجب أن يكون كونع فائنا محتاج إلى وجوده يبيّن ذالك أنّ كون الواحد منّا عالما لمّا صادّ كونه 1) جَاهلا افتقر أحدهما الى ما يغتقر اليه الآخر فان قيل أنّ كونه فاثنا يفيد عدمه بعد الوجود قيل له وكونه باقيا يُفيد وجودٌ بعد أن كان مهجودا، فثبت بهذه الجملة أنّ الباقى ليس له بكون باقيا صفة زائدة على الوجود فاذا كان موجودا لا لعلَّة لم يجز أن يكون باقيا لعلَّة مَليلًا آخَـرُ وأحـد ما أستدلّ بعد أنّ الباق لو كان باقيا ببقاء لكان يصمِّ أن يرجد البقاء في الجسم في حلل حدوثه لأنَّه يحتمل ذالك ولا وجه يحيل وجودًه فيه، فإن قيل لم قلتم أنّه لا وجه يحيل وجهدة في حال الحدوث قيل له لم كان هناك وجمه يحيل لكان فالله الوجه لا يخلو من أمور أمّا أن يكون الجوهر غير محتمل له أو يكون الوقس وقتا لا يصمّ وجود ذالك فيه أو تكون الصفة الموجّبة عن ذالك المعنى مساحيلة عليه ولا يجهز أن يقال أنّ الحلّ لا جمتمله لأنَّه انَّما يحتمله للحيَّرة وهو في حال للدوث موجودٌ ملحيَّرْ

<sup>1)</sup> Mscr. کونه wiederholt.

القرميسيني الباقسي لا يكون باقيا ببقاء وذهب مذهب أبو الحسين [24a] في افناه للجواهر وقال أبو القسم أنّ للجوهر يكون باقيا ببقاء يحلّم والذي يدل على صحّة ما نذهب اليه وجوةً أحدها أنّ الباقي ليس له بكونه باقيا صفة زائدة على وجوده واتَّما ينفين استمرارَ النوجنون واستمرارُ الصفة لا يجوز أن يكون صفةً رَاتُكُة عليها كما أنّ استمرار العدم لا يكون صفة زائدة على العدم يبيّن ذالك أنّ الوجود اذا كان يتجدّد حالا بعد حال فالصفة التي له بالوجود هي التي كانت من قبل وقد عرفنا أنّ هذه الصفة من قبل لم يكن لعلّة فكيف يصمِّ أنْ يكون في الثاني لعلّة وهل هذا الله القول بأنّ العلَّة الموجبة للصفة متراخية عنها فان قيل لم قلتم أَنَّ الباقي ليس له بكونه باقيا صفة زائدة على وجوده قيل له لأجل أن كلل من علمه أو علم غيره منوجودا متوالى الوجود فقد علمه باقيا وكل من علمه أو علم غيره باقيا فقد علمه موجودا غير متجدُّد الوجود فلو كان له صفة زائدة على ما قلنا لكان لا يُمنَع أن يُعلَم أحدهما ولا يعلم الآخر ولأنَّه كان لا يمتنع أن يحصل هوالا وغيره موجودا غير متجدّد الوجود ولا يكون باقيا أو يكون هواء وغيرة باقيا ولا يكون موجودا غير متاجدت الموجود، وبعد فأنه ليس يمكن اثبات الصفة للذات ولا يكون الى اثباتها سبيل لا من طريق الصرورة ولا من طريق الدليل ولسنا نعلم للباقى بكونه باقيا صفة زائدة على ما قلناه ولا يمكن أن يُعلَم فيجب أن لا يفيد أمرا زائدا قولنا باي على أنه متوالى الوجود، فان قيل يمكن أن يستدلّ على ذالك بأن يقال قد وجدناهم يسمّونه باقيا بعد أن لر يسمّوه بذالك مع وجوده في كلتّي الحالتين قيل له لا يَصحِّ الاستدلال بالعبارات على الصفات كما لا يصحّ الاستدلال بها

الكبن فلهذا استحال خلبه من الكبن لا لأنَّه 1) يحتمله وهذه العلَّة مفقودة في اللون لأنّ الجوهر بما بيّناه من قبلُ كما يحصل في جهة لبجود الكون لا يحصل فيها لأجل اللون ثمّ يقال لهم لو كان احتمال الجهه لعرص من الأعراض يقتصى وجهد ذالك العرض فيه لوجب أن يرجَد في المحلّ الصدّان لأنّه يحتملهما بل كان جب أن يوجد فيه ما لا نهاية له من الأعراض لأتَّه يحتمل ما لا يتناهي . سُوَّالٌ قالوا قد عرفنا أنّ الجوهر لا يجوز أن يخلو من اللبن بعد وجبودة فية فوجب أن لا يجوز خلوة منة في حال من الأحوال قيل له انّما لم يجز ٥) خلو الجوهر من اللون بعد وجبوده فيه لأجل أنَّ اللون اذا انتفى مع جواز أن لا ينتفى فلا بدُّ من أمر يؤثّر في انتفائه وذالك الأمر ليس اللا طُرُود) الصدّ وحال ذالك الصدّ كحاله في أنّ البقاء جائزٌ عليه فيجب أن لا يجوز خلوه منه بعد وجوده فيه وليس كذالك سبيلُ الجوهم اذا لم يموجه فيه لون من الألبوان أصلا لأنّ العدم المستبرّ لا يكبن متعلّقا بوجبد صدّ أو ما يجيى مجبى الصدّ كالعدم المتجدّد مع جهاز أن لا يستجدّد ألا ترى أنّ السواد كان معدوما قبلَ وجود الجوهر ولم يكن عدمة متعلّقا بوجهد صدّ لَمَّا كان مستمرّا

مَسْتَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ لَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ بَاقِيًا لِعِلَّة لا خلاف بين شيوخنا في أنّ الجسم لا يجوز أن يكون باقيا ببقاء وقد قال بذالك شيخنا أبو الحسين الخيّاط وقال بأنّ الجوهر يَعدم بأن يتعلّق كون القديم تعالى قادرا باعْدَامه وقال أبو حفص

الالوان المتصادّة الْحَوَابُ إِن ما ذكروة جمّع بين أمريْن مختلفين من غير علّة وبعد فانّه يقال لهم أنّ الخلو لا يُقاس على الاجتماع لأنّ هذه الاصداد كما تتصادّ في الوجود لا تتصادّ في العدم ولا يمتنع خلو الجوهر من هذه الأصداد وإن استحال وجود هذه الأصداد فيها يبيّن ما قلناه أنّ الأحمر قد انتفى عنه السواد والبياص وصبّح ذالك فيه وإن استحال اجتماع السواد والبياص فيه فإن قالوا أنّما قلنا ذالك لأنّ بُعد أحدهما في العقول كبعد الآخر قيل المقول فإن التعول المتحلل المتدلال المترورة لم يصبّح لأنّما لا نعلم ذالك وإن قالوا نعلم ذالك باستدلال طولبوا بايراد الدلالة عليه ولن يجدوا اليها سبيلا

سُوالٌ قالوا قد عوفنا أنّ الجوهو يستحيل خلوة من الكون واتسما استحال خلوة من ذالسك لأته يحتمله وهذه العلّة حاصلة في اللون فرجب أن يستحيل خلوة من اللون اللّجَوَابُ يقال لهم لم قلتم أنّ الجوهر الما استحال خلوة من الكون لأنّه يحتمله فإن قالوا أنّ الجوهر ألما لم يحتمل ذالك وجب خلوة منه والعلّة هي التي يثبت لحكم بثبوتها ويزول بزوالها قبل للم هذا القدر لا يدلّ على صحّة العلّة لأنّا نعلم أنّ الجوهو يجب تحيزة عند وجوده ويستحيل ذالك عند عدمه ومع ذالك فانه لا يجوز أن يعلّل التحيز بالوجود وانما يُقضى بصحّة العلّة أمر آخر يكون عنليق الحكم بثباتها وزال بزوالها ولا يكون هناك أمر آخر يكون تعليق الحكم به أولى، ثمّ يقال لهم ما أنكرتم أنّ ويكون في جهة من الجهات ولا يحصل في تلك الجهة إلّا لوجود ويكون في جهة من الجهات ولا يحصل في تلك الجهة إلّا لوجود

<sup>1)</sup> Mscr. العرض.

هيئة واذا كان كذالك لم يجز ما قلتموه قيل له هذا تَعْبَى أيضا بل يمكن تصور ذاله من دون أن يكون على هيئة بأن يرى منتقص لخلل عن ادراك ما فيد من 1) لون وبعد فانَّه ليس يجب أن ينفى ما لا يمكننا تصوّره فأنا لا نتصرّر أكثر ما نتبته من الأعراض ولا يصمّ تصور القديم ويصبّع اثباته مع ذالله وبعد فلو كان لا يجوز أن يُرى الله على هيئة لكان الواجب بما قمدّمناه من المعليل أن يجوز أن يوجَد للرهر وان كان لا تصمِّ رُوِّيتُه بأن يكون خاليا من اللون سُوَّالًا 1) قالموا أنّ ادراكنا للجوهر من طريق اللمس مثل ادراكنا من طبيق العين لأنّ الصفتين تتعلقان بمتعلق واحد على وجه واحد ومع هذا فانّا نفصل بين أن نرى الجوهم بالعين وبين أن ندرك باللمس وانما نفصل بين الأمريس لأنّا اذا أدركناه بالعين أدركنا بالعين اللبن فيه وليس كذالك سبيلنا أذا ادركناه لمسا فثبت بذالك أنَّه لا يجوز أن يخلو الجوهر من اللبن الجَوَابُ يقال لام الما نغصل بين أن ندرك الجوهر بالعين وبين أن ندركة باللبس وان كانت الصفتان مثلَيْني لاختلاف طريقيْهما لا لأجسل ما طننتموة وقلَّه عرفنا أنّ أحدنا يفصل بين أن يعلم وجود الشيء بالخبو وبين أن يعلمه ببالادراك وإن كنان العلمان مثليني لاختلاف طريقيهما، وبعد فلو كُنَّا ندرك السواد باللمس عند ادراكنا للجوهر لكُنَّا نفرق مع فالله بين أن نمارك الجوهر واللون بالعين وبين أن نماركهما باللمس وكان لا يجب لمكان هذه التفرقة اثبات معنى آخير في الجهم تتعلَّق الرؤية بد دون الادراك لمسًا وكذالله سبيل ما ذكروه

[28a] سُوَّالٌ قالوا لو جاز خلو الجوهر من اللبن لجاز أن تجتمع فيه

<sup>2)</sup> Gl. آخر. 1) Mscr. fehlt مرن.

الذي يجاور محل حياته لا لأجل أنه ألفة بل لأجل أنه محتاج في تبيّنه لما يدركه ال أن يكون هناك حركة نحو ما تحصل بهبوب الربيح أو يكون هناك حرَّ أو برد فإن قبل انما لا يُتبيّن ذالك لأن فيه روائيح مختلفة وطعومًا مختلفة قبل له يجب أن يتبيّن ذالك إيتبيّن ذالك إيتبيّن اذا خُلط بعض الأجسام التي فيها طعوم وروائي ببعض وقد عرفنا أنه ليس يُجد حال هذه الاجسام كما ليس المحد عرفنا أنه ليس يُجد حال هذه الاجسام كما ليس المخد حال ما ذكرناه من الأجسام التي لها طعوم مختلفة اذا امتزجت واختلطت في فإن قبل انا لا نتبيّن ذالك لقلته قبل له اذا كان المجسم الذي نستنشقه كثير الأجزاء وفي كل جزء منها جزء من اللون الرائحة فلا بحث من أن يتبيّن ذالك كما يجب أن يتبيّن لون المجسم الكثير إن أ كان في كل جزء منه جزء واحد من اللون تليل آخَرُ وأحد ما يدل على ذالك أن الصوت لا يحتاج في وجوده بما نبينه من بعد الى أكثر من المحل وقد عرفنا أن المحل قد يخلو من الصوت رأساً مع احتماله فالواجب أن يجوز أن يخلو من اللين لأنه لا في بين الأمرين

ذكرُ جُمْلَةِ مِنْ أَسُولَتهِمْ فِي هٰذِهِ ٱلْمَسْئَلَةِ وَٱلْجَوَابُ عَنْهَا سُوَّالُّ قالوا لا يجوز أن يوجَد الجوهر ولا يصبح أن يُرى ولا يجوز أن يُرَى الّا على هَيْتَة والهَيْتَة لا بند من أن تنكس لونًا من الألوان فلذالكُ يجب أن يُقصى باستحالة خلو اللجوهر من اللون اللجواب يقال لهم قولكم أنّ اللجوهر لا يجوز أن يُرَى الله على هَيْتَة دَعْوَى فيها ينازعون بل من جوّز خلو اللجوهر من اللون يجوّز أن يرى [276] لا على هيئة فإن قيل لا تنصرر رُوَّية اللجوهر من غير أن يكون على لا على هيئة فإن يكون على الله

<sup>1)</sup> ليس fehlt im Mscr. 2) Hier folgt im Mscr. بلغت المقابلة fehlt im Mscr. 2). وإن المجزء المثانث المجزء المثانث المجزء المثانث المجزء المثانث المجزء المثانث المجزء المجزء المجزء المجزء المجان المجا

ويمنع من ايجابة لما يوجبه قيل له عذا لا يصبح لأنّ الجوهر انا جُعل موجب لجنس مخصوص دون غيرة من الألوان فانا كان كذالك كان كلّ لون [266] يخلقه الله تعالى فيه مُبْتَداً من جنس ما يجوز أن يتولّد عن الجوهر فلا يصبح أن يمنعه من التوليد فاذًا لا بدّ على هذا الموضوع إذا فعل اللجوهر من أن يكون مولّدا ولا بدّ من أن يقل أنّه لا يجوز أن يوجد الا ويكون مولّدا للون وقد عرففا أنّ هذا لا يصبح فيما يوجبه السبب ليتميّز عمّا توجبه العلّة

تليلً آخَرُ ويدلً على صحة ما قلناه في أصر المسئلة أنّه قد ثبت فيما بَيْنَنَا جواهر وأجسام خالية من الطعوم والروائح فاذا صح ذالك في الطعم والرائحة قالواجب أن يصح في اللون لأنّ العقل لا يفصل بينهما والشبهة فيهما واحدة والطريقة فيهما واحدة فيان قيل لم قلتم أنّ هاهنا جواهر حالية من الطعوم والروائح قيل له نحن نستنشف الهواء والماء فيلا نجيد لهما رائحة ولا نجد للهواء طعما وكذالك لا نجد الطعم لظاهر العنبة والاجاصة وإن جاور اللهاة وقد عوفنا أنّ المدرك اذا حصل على الصفة التي عليها يُدرك وحصل على الواحد منّا على ألصفة التي عليها يدرك وارتفعت الموانع فالواجب أن نعلم ما ندركه إذا لم يكن هناك لبس فإن قيل انها لا نتبيّنه لأنّا ألفناه قيل له أنّ ألألف للشيء لا يقتصي أن نفسة ومع هذا فائه عند الادراك يبيّن ذاليك أنّ أحدنا قد ألف الإدراك في تفسة ومع هذا فائه يتبيّن الهواء الرقيق

<sup>1)</sup> Mscr. nach وارتفعت im على im وحصل an aus Glosse. 3) Mscr. ادراك.

هذه الذات صادرا عنها، على أنّ الموجّب عن العلَّة يكون لأمر يرجع الى ذات العلَّة والوجود بالحدوث يكبن بالفاعل فلا يصرِّح أن تكون العلَّة موجبة لوجود الذوات فإن قيل أليس من قولكم أنَّ السبب يوجب وجود المسبّب لما هو عليه [26a] مع أنّ وجود المسبّب بالفاعل يحصل فَلمَ لا يجوز أن تكبون العلَّة موجبة لوجود الذات وان كان ذالك الوجود حاصلا بالفاعل قيل له أنّ السبب في القيقة لا يوجب وجهد المسبّب والموجب هو الفاعل يفعل المسبّب عند فعلة للسبب، بعد فلو كان الجوهر يوجب اللون ايجاب العلَّة أو ايجاب السبب لمّا كان بأن يُوجب أحدً الصدّيْس أولى من أن يبجب الصد الآخر لأنه لا مُخَمَّق يخمَّمه بايجاب أحدهما دون الآخر وهذا يوجب أن يكون موجبا للصدّيْن بل الأصداد في حالة واحدة ولا يلزم عليه الاعتماد في توليده للكون لأنّ هناك ما يخصّص لتوليده للكون في أقرب الجهات الى جهة محلّه لاستحالة الطفر على 1) محلَّم، وممَّا يدلُّ أيضا على أنَّ الجوهر لا يوجب اللبون ايجاب السبب للمسبّب أنّه لو كان كذالك لهجب أن تشترك الجواهر كُلُّها في اللهن لأنَّها جنسٌ واحدُّ وبمثل هذا يُعلم أنَّه لا يوجبه ايجاب العلَّة للمعلول، وبعد فكان يجب أن يصنِّج أن يوجَد الجوهر ويعرض عارضٌ فيمنعه من تبوليد، للون فياخلو من اللون لأنّ ذالك واجب فيما يوجبه السبب لينفصل موجّب السبب عن موجّب العلل فان قيل هذا لا يصبِّح لانّ العارض اللذي يعرض فيمنعه في من المحاب اللون لا يكون الله ألبوان أُخَبُر فلا يخلو من اللون لأنَّه بين أمرين بين أن يوجَد فيه لـون قـد أوجبه وبين أن يـوجَـد لـون

<sup>1)</sup> besser عن Mscr. فيمنع.

لاقيقة للتحيّز فمع التحيّز لا بدّ من ثبوته وُجد اللهن فيه أو لم يوجد، ولا يجوز أن يحتاج في احتماله للون إلى وجبود اللهن فيه لأنّه يحتمل [355] الصدّيْن ويحتمل منا لا يُتناهى فكان يجب أن يوجد فيه المندّان وأن يوجد فيه ما لا يتناهى من اللهن، ولا يجوز أن يحتاج إلى اللهن في منعه لمثله من أن يحصل جيث هو لأنّه قد ثبت أنّ هذا للكم واجب مع حصول التحيّز سواء كان فيه لبون أو لم يكن ولأنّ للكم البواحد لا يجوز أن يحتاج الى اللمن مع أنّه كان يجب أن يكون هذا للكم صلاراً عن اللمن مع أنّه مقتصياً) عن التحيّز وبهذا أيضا نعلم أنّه لا يحتاج الله اللهن مع أنّه لمعرض ولا في صحّة إدراكه بالحاستين، وبعد فلو اليه في احتماله للعرض ولا في صحّة إدراكه بالحاستين، وبعد فلو صحّ ذالك لكان لا منانع يمنع من جنواز خلوه من اللون وكان يجب أن يقل بأنّه لو حَلّا من اللون أن يكون مُدركا، فقد ثبت بهذه للمئة أنّه لا يحتاج المؤس الي اللون في وجه من الوجوة

ولا يجوز أن يوجب للحوسرُ اللونَ لأنّه لو كان كذالك لكان لا يخلو الايجاب من أحد أمريْن أمّا أن يكون ايحاب العلّة للمعلول أو يكون ايجاب السبب المسبّب، ولا يجوز أن يقال أنّ الجوهر يوجب اللون أيجاب العلّة للمعلول لأنّ العلّة لا توجب النوات وانّما تسوجب الأحكام لأجل أنّ العلّة لا توجب الصفة للذات دون غيرها الا وتكون مختصة بها في ولا مختص بها في الا وتكون موجودة فيترتّب وجودها على وجبود هذا العلول فكيف يحجوز مع هذا أن يكون وجبود

<sup>1)</sup> Mscr. مقىصاً.

<sup>2)</sup> Mser. به.

الأكوان ما لا يتناهى وكان يجب أن يكون اللون داخلا تحت مقدورنا كالكون [25a] لأنّ كون الجوهر كاثنا في جهة إذا كان يقف على قصدنا وداعينا وكان لا يجوز أن تؤثّر أحوالنا في نفس هذه الصفلا فلا بدّ من أن تؤثّر في وجود ما له ولأجله تحصل هذه الصفة فإن كان اللون كالكون في التأثير في حصول فذ؛ الصفة فالواجب أن يكونا سواء في أنّهما يوجَدان بنا ولا يجوز أن يحتاج الى اللون في حكم يجب له في حال وجوده لأنّ الحكم الذي يجب له في حالً وجبودة لا ياخلو من أن يكون احتماله للعرض أو منعه مثلة من أن يحصل بحيث هو أو صحة إدراكه بالحاسّتين وقد عرفنا أنّه لا يجوز أن يحتاج الى اللون في احتماله للعوض لأنَّه ليس يخلو من أحد أمريْن أمّا أن يحتاج اليه في احتمال نفس الكون ا) أو يحتاج اليه في احتمال عرض آخر وقد عرفنا أنَّه لا يحتاج الى اللون في احتماله للكون لأجل أنه مع تحيزه يجب أن يكون فيه كون سواء وجد فيه اللون أو لم يوجَّدْ فإذًا لا يحتاج في احتماله ذالك إلى وجود اللون فيه ولأنَّه ليس بأن يقال يحتاج في احتماله للكون الى وجود اللون فيه بأولى من أن يقال يحتاج في احتمالة لللون إلى وجود الكون فيه فيجب أن يكون كلّ واحد منهما مشروطا بصاحبه وبعد فاته لو احتاج في احتمال عرض من الأعراض الى وجود اللبن فيه لكان يحتاج ذالك العرص في وجوده إلى وجود اللبن وقد عرفنا أنّه لا يحتاج شيء من الأعراض إلى وجود اللون فيه وبعد فإنّ احتماله البعض الأعراض حكم واحدً وليس يجوز أن ياحتاج في ذالك للحكم إلى الشيء وضدَّه، على أنَّ احتمال الجوهر للعرض حكم يجرى مَجْرَى

<sup>1)</sup> Mscr. اللبن.

في كونه جوهرا الى وجود اللون الأنّه قد كان جوهرا في حال عدمه ولأن اللون يقع على شيء وصدّه ولا يجوز أن يحتاج في صفة من الصفات الى أمرين صدّين ولأنّه لو كان كذالك لكان لا يخلو اللون من أن يكون شرطا في كون المذات جوهرا أو يكون علَّةٌ فيه ولا يجوز أن يكون علَّةً لأنَّم لا يجوز أن يكون صفة الذات موجّبة عن واحدة ولا يجوز أن يكون شرطا لأنّ صفة الذات لا تكون مقصورة في صحّتها وثبوتها على أمر زائد على الذات، ولا يجوز أن يحتاج الى اللون في تحيّره لهذين الوجهين الآخرين اللذين ذكرناهما في أتَّم لا يحتاج الى اللبن في كمونع جوهرا ولأنّع قمد ثبت أنّ اللبن ") يحتاج في وجوده الى تحيّز الجوهر فكان يجب أن يكون كلّ واحد منهما محتاج الى صاحبه ووجد الحاجة واحد وهذا محال لأنه يقتصى أن يكون الشيء محتاجا الى نفسه، ولا يجوز أن يحتاج الى اللون في كونع كاثنا 1) لأنَّه لو كان كذالك لكان اللون يؤتَّم في هذه الصَّفة كما يبوُّتِّر فيه وجودُ الكون ولو كان كذالك الاستحال أن ينتقل في الخانيات بلون واحد كما استحال أن ينتقل فيها بكون واحد وكان يجب أن يستحيل أن تتعاقب عليه الألوان وهو في محاذاة واحدة كما يستحيل أن تتعاقب عليه الأكوان والحاذاة واحدة وكان يجب أن تكون الصفة الواحدة موجَبة عن جنسين مختلفين وكان يجب أن لا يحصل في جهة الله بجنس من اللبن مخصوص وهذا يوجب أن يُثبَت من أجناس الألوان ما لا يتناهى كما يثبت من أجناس

<sup>1) ,</sup> fehlt im Mscr. 2) so der durch Glosse korrigierte Text.

<sup>3)</sup> Msor. الكون كاثنا Msor. wiederholt الكون.

فقد اختلف وجه لخاجة فيلا يلزم أن يكون محتاجا الى نفسه فان قيل ما أنكرتم أن اللبن يحتاج في وجوده الى تحيّر الجوهر والجوهر يحتاء في وجوده الى وجود اللون فقد اختلف وجه الحاجة فيه كما اختلف وجسه لخاجه فيما ذكرت قيل له معما ا) احتاج اللون الى تحيّز الجوهر والجوهر يحتاج في تحيّزه إلى وجوده فقلل احتاج اللون في وجوده الى وجمود الجوهر فان كان بواسطة فيجب أن يكون وجه للحاجة واحدا فإن قيل أنّ للوهر إذا احتاج في كونه كاثنا الى وجود الكون والكون يحتاج في وجودة الى وجود للوهر وجب أن يكون وجه للحاجة واحدا قيل له ولا سَوَاء لَأَنَّ الجوهر لا يحتاج في وجوبه إلى أن يكون كاثنا في جهة مخصوصة حتّى إذا احتاج الكون في وجود الى وجود الجوهر احتاج الى أن يكون كاثنا في جهة مخصوصة فيلزم أن يحتاج الشيء الى نفسه ال قد ثبت أنَّه يحتاج في كنونه كاثنا في تلك الجهة الي وجنود الكبن فقد ظهر بهذا العُرين بين الموضعين، ويدلّ على أنّ الجوهر لا يحتاج في وجوده الى اللبن أنَّه لو كان كمذالك لصبِّح أن يسوجَمد اللبن مع عدم الجوهر لأن من حق المحتاج اليه أن يصح وجوده مع عدم المحتاج ليتميّز المحتاج من المحتاج اليه ألا ترى أنّ الحياة لمّا احتاجت في وجودها إلى وجود البنّية صحّ وجود البنية مع عدم الحياة ولا يجبور أن يحتاج الجوهر الى اللبن في صفة تحب له في حمال وجودة [246] لأنّ تلك الصفة لا تخلو أمّا أن تكبن كونمة جوهرا أو كونه ماحيزا أو كونه كاثنا في جهة دون جهة، ولا يحتاج

<sup>1)</sup> Im Mscr. eine, nach dem Schriftgebrauch des Manuscriptes aufzulösende, Zusammenziehung.

الظنّ لصحّة حدوث المراد ينوب منابه في صحّة وجهد الارادة معه وان كان ضدًا للعلم قيل له لا نقول أيضا في الارادة أنَّها تَحتاج الى العلم بصحة حدوث المراد بل نقول أنّ كون المريد مريدا يحتاج السي أن لا يكون في حكم الساهيي عين صحّة حيدوث المراد فلو أمكن ذالك من غير علم أو اعتقاد او ظنّ له لصّم أن يريد فان قيل أليس التأليف يحتاج في كونه التزاقا إلى الرطوبة واليبوسة وهما ضدّان فقد احتاج في حكم من الأحكام الى الشيء وضدّة قيل له ليس كونه التزاقا أكثر من وجود التأثيف مع أنّ في أحد محليّه رطوبة وفي الآخر يبوسة لا أنه أمر زائد عليه حتى يقال أنه يحتاج في حكم الأمر الى هذين المَعْنَيَيْن، فان قيل ولم قلتم أنّ الشيء لا يجوز أن يحتاج في وجوده الى الشيء وصدّه قيل له لأنّ ما يحيل الشرط يحيل المشروط فلو كنان الأمر على منا ذكرته لكان أحند الصدّيْس من حيث أنّه 1) يحتام اليه يصحّم وجود المحتام ومن حيثُ أَنَّه يضاد شرطَه يحيل وجودُه وهـذا يتناقص، ويدلُّ أيصا على أنّ الجوهر لا يحتاج في وجوده إلى اللون أنّ اللون يحتاج في وجودة الى الجوهر فكان يجب أن يحتاج كلّ واحد منهما إلى صاحبه ووجه لخاجة واحد وهذا يستحيل كما يستحيل احتياج الشيء الى نفسه فان قيل أليس عندكم أنّ الجوهر [24a] يحتاج الى السكون مع أنّ الكون يحتاج اليه فلم لا يجوز مثل ذالسك في الجوهر واللون قيل له أنّ الجوهر لا يحتاج في وجوده إلى الكون واتَّما يحتاج في كونـة كائنا في جهة مخصوصـة الى وجـود الكون فية في تلك الجهة والكون يحتاج في وجوده إلى وجود الجوهر

<sup>1)</sup> أنّ aus Textglosse; besser أنّ الشيء

ذالك انّما رجب لاستحالة أن يكون الجزء حيّا ولوجوب أن يكون الحتى منّا جملةً

فان قيل لم قلتم أنّه لا تعلّق بين الجرهر واللون على وجه يقتضى استحالة خلو الجوهر من اللون قيل له لو كان بينهما تعلّق لكان لا يخلو من أحد أمريْن أمّا أن يكون تعلّق الاحتياج أو تعلّق الايجاب وقد ثبت أنّه لا يجوز أن يكون بين الجوهر واللون تعلّق الأحتياج أو تعلّق الايجاب أ) على وجه يقتضى استحالة خلوه منه فيجب أن يجوز خلوة من اللون

فان قيل له قلتم أنّه ليس بينهما تعلّق الاحتياج في قيل له لو احتاج البه اللبون لكان لا يتخلو من أمور ثلاثة أمّا أن يحتاج البه في وجودة أو يحتاج البه في وجودة ولا يتجوز أن يحتاج في البيه في حكم يجب له في حال وجودة ولا يتجوز أن يحتاج في وجودة البه لوجودة المنه لوجودة الله اللبون واللبون يقع على الشميء وضدة لكان يحتاج في وجودة الى الشميء وضدة ولا يتجوز الله فإن قيل أليس عندكم أنّ التأليف يحتاج في وجودة إلى الكبون ثمّ يصتح أن يوجد مع ذالك الكبون ومع ضدة وأحدهما يخلف الآخر [362] في تصحيح وجود التأليف وهلا قلتم أنّ الجوهر يجوز أن يحتاج الى اللبون وإن كان اللبون يقع على شميء وضدة قيمل له لسنا نقول في التأليف أنّه يحتاج الى الكبون () به نقول يحتاج الى أن يكبون محلاة في حكم المحلّ الواحد فلو ثمّ ذالك يحتاج الى أن يكبون محلّة في حكم المحلّ الواحد فلو ثمّ ذالك يحتاج الى أن يكبون محلّة في حكم المحلّ الواحد فلو ثمّ ذالك اللارادة تحتاج في وجودها الى وجود العلّم بصحّة حدوث المراد ثمّ

<sup>1)</sup> Mscr. احتياج. 2) Mscr. اون. 3) Mscr. لون.

احمديهما 1) انّما تحتلج في الوجود الى الأخرى أولى من أن يقل فى الأخرى أنّها تحتاج فى الوجود اليها، وقد قيل انّا وان قلنا فى الحياتين أن وجود احديهما لا يمكن مع عدم الأخرى فان ذالك لا يسدّ علينا معرفة تغايرهما وليس كذالك سبيل الجوهر واللبن ألا ترى أنَّه يمكن أن يقال على هذا أنَّ اللبن صفة للجوهر وهذا لا يصحِّ أيصا لأنَّه فرق مع وجود الطريقة التي لأجلها قصينا بأنَّ الجوهر يجوز أن يخلو من اللون وبعد فان ذالك لا يسد علينا طريق العلم بأنّ اللون غير الجوهر لأنّه يمكن أن يعلم أنّ اللون لا يجوز أن يكون صفةً للجوهر مع الشكِّ في صحّة خلو الجوهر من اللبن، وقد قيل انّ أحدنا يحتاج في كونه حيًّا الى أجزاء من الحياة كما يحتاج البي قدر من أجزاء الجوهر ولا يكون لبعضها احتياج الى البعض في الوجود كما لا يجهز لبعض أجزاء الجوهر احتياج الى البعض في البوجهد وهذا أتوى ما [23a] يقال في الجواب على هذا السُوال فان قيل أو ليس لا بدّ من أن يحصل الاحتى في على صفات بكونه حيًّا ولا يصرِّ حصول بعصها من غير أن يحصل البعض ولا يمكن أن يبين تعلّق بينهما فكما يجوز ذالك في صفات فلم لا يجوز مثله في الذوات قيل له اتما لا يجوز أن يحصل بعض هذه الصفات من دون أن يحصل البعض لأنّ الحتى منّا لا بدّ من أن يكون جملةً تصير بالحياة في كلّ جزء من أحزائها في حكم الشيء الواحد فلذالك لر يجز أن يحصل بعض هذه الصفات من دون أن يحصل البعض، يبيّن ذالك أنّ الجزء المنفرد لو صحّ أن يكون حيًّا لم يجب أن تحصل هذه الصفات ولا أجزاء الحياة فقد ثبت أنّ

<sup>1)</sup> Mscr. أحدوما fehlt in Mscr.

أنَّه وان كان لا تعلَّق بين الجبهم واللبون فليس يصمِّ من القادر ايجاد أحدهما من غير ايجاد الآخر قيل له أنّ الذي اختارة في الجواب عن هذه المسمّلة أنّ الواحد منّا لا يصمّ أن يفعل الحركة اللا متولّدة عبى الاعتماد فيفعل الاعتماد أولا في يده ثمّ تتولّد عن ذالك الحركة فيها وفيما اتصل بها من العظم والشعر ولا بدّ من أن يقال بذالك لأنّا ان قلنا أنّه يحرّك اليد ثمّ جرّك العظم من بعدُ حركةً متولّدةً عن اعتماد اليد وجب أن يكون العظم في حال سكونه مفارقا لليد لأنته لا يجوز أن يكون جسمان يتحرّك أحدهما ويسكن الآخر الله ويفترقيان وتَغَارُي ذالك ما نقوله في الدُوّامَة وقُطر الرحًا وقطبها لأنّا لا نقبل في أجزاء القطر1) كما هي أنّها بمجموعها تسكن حال حركة القطر بل نقول في هذه الأجزاء ما يتحرّك وفيها [226] ما يسكن وكذالك حال أجزاء القطب فيحصل هناك انفصال من وجه واتصال من وجه فلذالك لا يزايل ولو قدرنا عَمودا من حديد في جراب وقدرنا أنّ أحدد طرفي العمود مشدود بالشجرة ثم يحرِّك الجراب مع سكون العمود لوجب أن يفارقه الجراب وكذالك لو يحرَّك اللحم الذي حَوَالَى العظم مع سكون العظم لكان يفارقه كمما يجمب أن يمفارق الحبرابُ العمود المذى مثلناه (ا) بع فان قيل أليست احدى للياتين لا يصرِّ أن توجَّد مع عدم الأخرى من غير أن يمكن أن يبيّن تعلّف بينهما فهلا جوزتم مثل ذالك في الجوهر واللون قيل له قد قيل بأن احديهما تحتاج الى الأخرى في وجودها والأخرى تحتاج اليها في أن توجب كون محلّها بعضا للحتى وهذا ليس بصحيح لأنّه ليس بأن يقال أنّ

<sup>1)</sup> Mscr. القطب . 2) Mscr. مثلنا.

على وكان يقول أنّ المحلّ إذا احتمل عرضا من الأعراض له ضدّ لم يجز أن يخلو منه ومن صُدّه وإذا لم يكن له ضدّ لم يجز أن يخلو منه

والذى يدلّ على صحّة ما قاله شيخنا أبو هاشم وجووّ منها أنّ الجوهر اذا كان غير اللون وكان القادر عليهما مختارا في الجادهما ولم يكن بينهما تعلّق من وجه معقول يقتصى استحالة خُلو أحدهما من الآخر فالواجب أن يصحّ أن يُخلُق الجوهر ولا يخلق اللهن

فان قيل لم قلتم أنّهما اذا كانا مقدوريدن ولا تعلّق بينهما صبّح أن يوجَد الجوهر من غير ايجاد اللون قيل له قد عرفنا أنَّه كان يصرّم من الله أن يخلق أحد الجوهريث ولا يخلق الآخر لما لم يكن بينهما تعلُّق وكان مختارا في ايجادهما وكذالك صبّح مند [22a] أن يخلف السواد في الجوهر من غير أن يخلف الحلاوة فيه لمًّا لم يكن بينهما تعلَّق فإن قيل هلا اعتمدتم على هذه الطريقة في نفي قديم آخر مع الله بأن تقولوا اذا لم يكن بينهما تعلَّق فيجب أن يصرِّ وجود أحدهما من غير وجود الآخر قيل له هذا اتما يمكن أن يقال فيما يكون مقدورا لقادر فأمّا فيما يجب وجوده لما هو عليه في ذاته فلا يصح أن يقال ذالك فيه ألا ترى أنَّه يمكن أن يقال بوجوب وجود كلّ واحد منهما لما هو عليه في ذاته لا لتعلّق بينهما فان قيل أو ليس أحدنا لا يصبّح أن يفعل الحركة في يده من غير أن يفعل الاعتماد فيها لأنَّه كما يحرَّك يده يحرَّك العظم المتصل بها والشعر المتصل بها ولا يصحِّ تحريك هذين الآ بالاعتماد فيجب أن تقولوا أنه كما يفعل الحركة يفعل الاعتماد وليس يمكن أن يبيَّن تعلَّق بين الاعتماد والحركة وكذالك ما أنكرتم يقال أنّها مرّةً لوجود معنى هو انفراد ومرّة لوجود معنى هو مُقارَبَةً وبُجعل المعنيان متصادّيْن مع أنّ الصفة الموجّبة عنهما واحدة والإسم يتغيّر عليها

مَسْئَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَجُوزُ أَنْ يَخَلُو مِنْ كُلِّ عَرَضٍ مَا خَلَا ٱلْكَوْنِ

نهب شيخنا أبو هاشم إلى أنّ الجوهر يجوز خلوة من اللون والطعم والرثحة وكذالك غيرها من الأعراض ما خلا الكون [216] فاذا وُجداً الكون وجاور غيرة لم يخل من التأليف لأنّ الكون يولّده بشرط التجاور فاذا وُجدت فيه رطوبة لم يخل من الاعتماد سفلاً لأنّ وجودها مصمّن به فاذا وُجدت يبوسة لم يخل من الاعتماد صعدا لأنّ وجوده مصمّن به فأ فاذا وُجدد في اللوهر اللون فبعد وجوده فيه لا يجوز أن يخلو منه ومن صدّه لأجل أنّ صدّه يجوز عليه البقاء كهو ولا يخلو منه أنها خالية من الطعم والرائحة ولا يقطع على أنّ هاهنا أجساما أبساما خالية من الألوان بل فقول في الأجسام الغُبر كالماء والهواء والأرض والنار أنّها يجوز أن تكون خالية من اللون ويجوز أن تكون خالية من اللون ويجوز أن تكون ملوثة بألوان مختلفة وإن يكون الاختلاط فيها واقعا على الوجه ملوثة بألوان مختلفة وإن يكون الاختلاط فيها واقعا على الوجه المؤتف يقتصى أن يكون إدراكة أنقص من إدراك النقس إذا خُلط الملب

وقال شجنا أبو القسم لا يجوز خُلُو للوهر من اللون والطعم والراقحة والحوارة والبرودة والرطوبة واليبس وإلى ذالك كان يذهب الشيخ أبو

<sup>1)</sup> Fehlt viell. فافا وجدت فيد يبوسة على 3) Von فافا وجدت فيد يبوسة sus Glosse.

للوهر لا يحصل في جهنة اللا النا كان هناك جوهر آخر ولا يكون متحيرا الا اذا كان هناك جوهر آخرا والأقرب أن يكون هذا الخلاف أيضا خلافاً في عبارة لأنّ الذي نعنيه بقولنا متحير هو ما له ولأجله تتعاظم الأجزاء بانصمام البعض الى البعض وهذا ممّا يثبته وإن كان يمتنع من تسميّته بأنّه متحير وكذالك نريد بقولنا كائن في جهنا أنّه لو وُجد جوهر آخر لكان لا يجوز أن يحصل بحيث هو [212] وانما يكون عن يمينه أو يساره أو تحته أو فوقه أو خَلْفه أو أمامه فأما أن يحصل على للد الذي لو تُحدّر المكان لكانا يشتغلان مكانا واحدا فمحال وهذا منها لا يقع فيه خلاف وانّها يمتنع من هذه العبارة وإذا سلم المعنى فلا بدّ من أن يعبر عنه بعبارة أولى منها اخترناه

مَسْئَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ ٱلْهُنْفَرِدَ هَاْ يَكُونُ كَوْنُهُ مُسْئَلَةً فِي كَوْنُهُ مُسْتَلَمِ عَلَّم الله مُنْفَرِدًا لِمَكَانِ عِلَّمْ أَمْ لَا

اعلم أنّ أبا انقسم كان يقول بأنّ الجوهر يكون منفردا لعلّة والمراد عندفا بالمنفرد أنّه لا جوهر آخر بجنبه وهذا يؤول اللى النفى ولا يصح تعليله والذى يمكن التعليل فيه هو كونه كاثنا في تلك الجهة وذالك يعلّل بوجود معنى فإن أراد بالمنفرد تلك الصفة فأنها معلّلة بوجود معنى وإن أراد أن لا يكون جوهر آخر بجنبه فذالك نَفْى ولا يجوز أن يعلّل النفى بوجود معنى، يبيّن ذالك أنّه اذا حصل ذالك الجوهر الآخر الذى فارقه ولا يحصل بحنبه مجاورا له فان حاله فى صفته لا تتغيّر وانّما تتغيّر التسميّة عليه لأنّه من قبل كان يسمّى منفردا أو مفارقا والآن يسمّى مجاورا فكيف يجوز مع أنّ صفتَه واحدة أن

<sup>1)</sup> Von ولا يكون متحيز an aus Glosse. 2) Mscr. خلاف.

<sup>3)</sup> Mscr. يۇل.

أنَّها غيرُ الجزء واليه كان يذهب الشيخِ أبو علي والأقرب أن يكهن هذا [206] الخلاف أيضا واقعا في عبارة لأنّ مراد شيخنا أبي هاشم بقوله في جهة الجزء أنَّها راجعة اليه أنَّ الجزء للحيَّره يصمِّ أن يلاقي ستَّةَ أمثاله ولا يُنكر ذالك من يمتنع في 1) القال بأن جهنَّا الجزء راجعة اليد، فإن قيل أنّ الجهات هي اليمين واليسار وجهة الغَوْق واللحن والأَمام والخَلْف وهذه هي غير الجزء فكيف يصتّج ما قلتموه قبيل له إنّ الغرص بذالك أنّه يصبّح أن يلاقى ستّة أمثاله وهذا للحكم اليه يرجع فان قيل فيجب على هذا أن يكون الجوهر متجَّزاً ٩) لأن ما يلاقي به الجزء الذي عن يمينه غير ما يلاقي به الجزء الذي عن يساره لأنَّه لو كان يلاقي أحدهما بما يلاقي به الآخر لكان الجوهران اللذان لَقَياه حاصلين في محاذاة واحدة قيل له لا يلزم ما ذكرته لأجل أن تحيّزه يقتصى ذالك وان كان شيئًا واحدا لا يتجزّاً في ولا يتبعّض ألا ترى أنّه مع التحيّر لا بدّ من أن يكبن شاغلا لجهة ولا يشغل جهة ويمنع مثله من أن يحصل جيث هو الله ويكبن حائلا بين للجوهرين واذا حال بينهما فلا بدّ من أن يلتقى بكلّ واحد منهما مع أتهما في محاذاتين واذا كان كذالك لر يقتض هذا تحرُّون الجزء

مَسْئَلَةً فِى أَنَّ ٱلْجُنْءَ لَا يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ الَّا وَيَكُونُ مُتَحَيِّزًا وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ كَذَالِكَ الَّا تُويَكُونُ كَائِنًا فِي حَهَةِ مِنَ ٱلْجَهَاتُ

إعلم أنَّه لا خلاف بين شيوخنا في ذالك وقد قال أبو القسم أنَّ

<sup>1)</sup> Besser ن. 2) Mscr. من المجازي . 3) Mscr. تجزى , يتجزى . 3

لو تَوَقَّمْنَا دَاثِرَةً وكان في وسطها جُوْء ثممّ وضعنا عند هذا الجزء جُرء آخر لكان بُعد منا بين القُطْب وبين قُطر الدائرة!) فلو لا ان البعد الذي بين هذا لجزء الذي بينه وبين الدائرة!) فلو لا ان نكلّ جزء قسطا من المساحة لكانت هذه القصيّة لا تَجب فيه، على أنّ هذه الصغة التي أثبتناها للجوهر بيّنًا أنّها تجب لما هو عليه في داته حتى أنّه انّما يتميّز في حال الوجود بهذه الصغة من غيره ولا يجوز أن يقلل فيما هذا سبيله أنّه يحصل لعلّة، على أنّ الادراك يتعلق بالجوهر على هذه الصغة بما بيّنّاه من قبلُ وقد بيّناً أنّ الادراك لا يتعلق بالشيء الله على ما يقتضيه أن أخَصُ أوصافية فللا يجوز أن يحصل لأجل التأليف

مَسْئلةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَجُوزُ أَنْ يُفَارِقَ عَيْرَهُ مِنَ ٱلْجَوَاهِرِ وَإِنْ لَمْ يَصِحُ أَنْ يُلَاقِيهُ فِي ٱلثَّانِي

لا خلاف بين شيوخنا في أنّ ذالك يصح وقال شيخنا أبو القسم فيما خالف أصحابه أن الجوهر لا يفارق جوهرا آخر الا ويصح أن يلاقيه في الثاني وهذا خلاف في عبارة لأنّ الذي نريد بقولنا مفارق يثبته وانّما يمننع من تسميّته بهذا الاسم ولا معنى للمُشاجّة في الأسماء اذا وقع الاتّفاق على مستفاد بها، هلى أنّه معلوم أنّ أهل اللغة يسمّون زيدا بأنه مفارق لعمرو اذا حصل في بلد آخر وإن كان لا يصح أن يلتقى به في الثاني

مَسْئَلَةً فِي أَنْ جِهَةَ ٱلْجُنْءَ فَلْ هِي غَيْرُهُ أَمْ رَاحِعَةَ الَيْهِ اللهِ مَسْئَلَةً فِي أَنْ جِهِة لِأَوْء ترجع اليه وقال أبو القسم نعب شيخنا أبو فاشم إلى أنّ جهة للزء ترجع اليه وقال أبو القسم 1) fehlt viell. وبين قطب الدائرة fehlt im Mscr.

عشرون [196] ذراعا وجعلناه عشرين قطَّعَةُ أن تتناقص مساحتُه كما يتناقص تأليفه وقد علمنا أنّ مساحته كما كان واعلم أنّ هذه الدلالة قد ذُكرت في الكتب اللا أنَّه يمكن أن يُعترض عليها بأن يقال يلزمكم أن تقولوا أنّ الطول لا يرجع البي التأليف لأنّ تأليفه كما تناقص فان طوله له يتناقصْ ألا ترى أنَّه عشرون ذراءا كما كان، وقد قيل أنّ للزعيْن جوز أن يجتمع فيهما من التأليف مثل ما في سائر أجزاء الدنيا فكان يجب أن تكون مساحتهما مثل مساحة الدنيا وهذا يمكن أن يبورد عليه سوَّال الطول فاذا قيل أنّ الطول تأليف ذاهب في جهة ولا يحصل في الجزءين من الطول ما في جسم طولة ألف ألف نراع قيل له في المساحة مثل ذالك، والأجود أن يقال أنَّا نريد بقولنا أنَّ له قسطا من المساحة ما يختص به من الصفة التي لأجلها يصح أن تتعاظم للواعر بانصمام البعض الى البعض وقد علمنا أنّ هذه الصفة لا بدّ من أن تحصل لكلّ جزء ولا يجوز أن يقالَ أنَّها لا تحصل الله اذا وجد فيه التأليف لأنَّه معلم أنّ التأليف يحتاج في وجوده الى أن يكون محلَّه بهذه الصفة فلو كانت هذه الصفة تحتاج في حصولها الى وجود التأليف لاحتاج كلّ واحد من الأمريْن الى صاحبه وهذا في الاستحالة عنزلة احتياج الشيء السى نفسة وذالسك محلل، ويمكن أن يقال متى جُعلت هذه الصفة موجَبَةً عن التأليف أنَّه كان يجب أن يعظُم الحَجْم بكثرة ما يوجَد فيه من التأليف ولا يلزم عليه الطول لأنّ التأليف لا يكون طولا الله إذا وقع على وجنة ولا يجور أن يقلل أنَّه لا يوثَّتر في الصفة الآ اذا وقع على وجه بل تأثيره يكون لما هو عليه في نفسه [20a] فلذالك جب أن يكثر للجم بكثرة التأليف حتى يصحّ أن يكون الجزآن في حجم العالم كله، وأحد ما يدّل على ذالك أنّا

فلذالك اذا لاقسى بحارًا) السقدر الطبق طهر ما فى البخار من أجزاء الماء على الطبق لاف) لأن الهواء قد استحال ماء لكان الذى يدلّ على فساد ما ذكره أن الهواء لو كان يستحيل ماء لكان لا يخلو من أحد أمرين أمّا أن يكون من فعل الله بالعادة أو يكون ذالك موجبا عن مجاورة الأجزاء المائية له، ولا يجوز أن يقال أنّه من فعل الله بالعادة ابتداء لأنّه كان يجب أن لا تستمر لخلل فيه على طريقة واحدة ولا يجوز أن يقال أنه يتولّد عن مجاورة الماء له لأن المجاورة لا جهة لها فتُولّد في غير محلها وبعد فليس بأن تكون مجاورة الهواء للماء مقتصية لأن يستحيل الهواء الى طبع الماء أولى من أن يقتصى أن يستحيل الماء هواء، على أنّه كان يجب اذا لاقى الهواء الماء الخار أن يستحيل ماء وقد علمنا أنّ ذالك لا يجب وقد يقصينا فى المخار أن يستحيل ماء وقد علمنا أنّ ذالك أمحاب الطبائع

مَسْئَلَا فِي أَنَّ لِكُلِّ جُنْءً قِسْطًا مِنَ ٱلْمَسَاحَةِ

نصب شيخنا أَبو هاشم الى أنّ لكلَّ جزء قسطا من المساحة وقال

أبو القسم أنّ للجزء الـذي لا يتجبّراً لا يجهوز أن يقال أنّ لـه قسطا

من المساحة

فالذى يدلّ على صحّة ما ندف ب اليه أنّ المساحة لا تخلو من أحد أمريْن أمّا أن ترجع إلى ما هو عليه للبوهر من صفته الذاتية أو يكون راجعا إلى التأليف، ولا يجوز أن يقال أنّه يرجع إلى التأليف لآنه لو كان كذالك لكان يجب إذا أحدث أحدث أحدثا جسما طوله

<sup>1)</sup> خار (fehlt im Mscr. 2) کا fehlt im Mscr. 3) Mscr. نفصینا.

لكان لا مخلو<sup>1</sup>) حال ما نفعله <sup>2</sup>) من البرودة من أمرين أمّا أن تكون مباشرة أو متولّدة ولا يجوز أن تكون مباشرة لأنّ أحدنا ربّما يقوى داعيه الى أن يبرّد جسده عند ما يجد من حرّ الهواء <sup>3</sup>) ومع ذالك فاتّه لا يتمكّن من ذالك ولا يجوز أن يكون متولّدة في غير محلّ قدرته لأنّ السبب الذي يُعدّى به الشيء عن محلّ القدرة ليس الّا الاعتماد فكان يجب أن يقال في الاعتماد أنّه كما يولّد الحرارة يولّد البرودة وأن كان كذالك لكان يجب أن يولّد الحرارة والبرودة في حالة واحدة وذالك محلل

سُوَّلً قالوا لو كان في الخسب نارُ كامنةً لكان يجب أن تحترق الخسبة وبعد فكان يجب انا سحقنا الخسب أن تظهر تلك النار وكان يجب أن بسحق الحجر وتَفَتَّتِهِ أن تظهر النار التي النار التي في الخسب مفتوقة في مواضع منه وهي يسيرة قليلة وفي الخسب صلابة تنع النار من الاشتغال والتأجَّي فلذالك لا يحترق بها ) ولا تظهر النار بسحق الخسب لأن بالسحق تفتري أجزاء النار وهي يسيرة فتتبدّد عند ذالك فلا تظهر ولا تجتمع، وانّما لم يجز ان يسحق أللجر فتظهر النار لما ذكرنا من [19] قلّته وصلابة الحجر فتظهر النار لما ذكرنا من [19] قلّته وصلابة الحجر

مَسْمُكُةً ذكر في عيون المسائل أنّ الهواء يستحيل ما وتشبيهُ أن بهواء بستحيل ما وتشبيهُ أن بهناء أن الذي ذكرته لا بهنار القدر اذا لاقي أن الطّبَق، وعند شيوخنا أنّ الذي ذكرته لا يصبّح بلّ يكون ذالك البخار هواء تجاورة أجزاء رطبة فيها مائيّة

Mscr. يفعله . 3) Glosse يخلوا . يفعله . 3) Mscr. يفعله . 4) Mscr. يشبيهه . 6) Mscr. يشبيهه . 6) Mscr. يشبيهه . 6) Mscr. يشبيهه . 7) Mscr. لاقا . 10

مَسْئلَةٌ فِي أَنَّ فِي ٱلْحَجِرِ وَٱلْخَشِبِ نَارًا كَامِنَةً

أنكر شجنا أبو القسم أن يكون في للحجر والخشب نار كامنة وذكر ذالك في عيمن المسائل وقال أنّ النار يُحْبِق ما لاقاها على قدر قلّته وكثرته وأجزاء للحجر وان لمر تكن النار تقبى على احراقها فهي تساحقه، وعند شيوجنا في للحجر نار كامنة وكذالك في الخشب والذى يدلّ على صحّة ما قالوه أنّ النار التي تحصل بالقدح في للحجر لا مخلو من أن تكون قد ظهرت من للحجر عند القديم كما نقوله أو يكون ذاك ممّا يحدث عند فعل الله تعالى بالعادة أو يكون الهواء بقدحنا في للحجر يستحيل نارا فتكون للحرارة من فعلنا ولا يجوز أن يقال أنّ النار تحصل من فعل الله بالعادة لأنّ لخال في ذالك تستمر على طريقة واحدة ولو كان ذالك حاصلًا بالعادة لكان لا يمتنع أن يكون لخجر لا تنقدح منه النار أصلا وان رُقَّق وتُدبح بالحديد المبوة ومرة تنقدح النار إذا ضرب قطعة جليد على قطعة أُخرى من للجليد وقد علمنا فساد نالك [186] ولا يجهز أن يقال أنّ لخرارة تحصل من فعلنا لأنّ المولّد لها كان يجب أن يكون الاعتماد فكان يجب من غير القدم بالحجم أن نفعل في الهواء حرارةً اذا اعتمدنا عليه وأن تحيله نارا، وبعد فكان يجب أن لا تفترى لخال سواء قدحْنا بحديد مموّه أو بما لا يكون سبيلة هذا السبيلَ وكان جب أن لا يقترق بعض الأحجبار من بعبض لأنّ المُعْتَبَرَ فيبما تولَّد بالاعتماد والاعتماد حاصل على حدّ واحد في سائر الأحوال، على أنّا لو قدرنا على لخرارة لقدرنا على البرددة ولو قدرنا عليهما

لِلْرَه عند جمود الماء فيه اللَّحَوابُ اعلم أنّ انقباض أجزاء الماء عند للمود لا يصحّ على قولهم لأنّ الماء أذا لم يكن جامدا لا تتخلل المجزاء أماكن فارغة كما لا تتخلل المأ أذا جمد فعلى أيّ وجه يكون منقبصا فإن قالوا بأن يصير أقلّ ممّا كان فقد أبطلناه فيما تقلّم، ثمّ يقال لهم أيست العلّة في انكسار للرّة ما ذكرتموه بل لأجل أنّ الهواء أذا برد فانّه يكون كثير الاعتماد لأنّه يكون كثير الحركة ويتبين فالله من حاله فيوتر في ذالك الكسر بما فيه من الاعتماد معما يحصل في الماء من الثقل والاعتماد على موضع منه عند اجتماع أجزائه بالمجمود فيكون التأثير أكثر من أن تكون أجزاء منبسطة وأن يكون ما فيه من الثقل كالمنقسم على كلّ للرّة فلذالك يوتر في انكسار ذالك الموضع ولو كان الأمر على ما ذكرة لكان لا فرق بين للحديد والزجلج في الانكسار اذا جمد فيه الماء كلّه ومعلوم أن الآنية اذا كانت شديدة الصلابة وكانت "خينة غليظة فاتها لا تنكسر وان جمد الماء فيها فقد بأن أنّ هذا بأن يكون دلالة على جواز للله أولاء أولى

مَسْمُلَةٌ ذكر شيخنا أبو القسم في عيون المسائيل أنّ المجتمع هو الأعراض اذا اجتمعت في محلّ واحد وأنّه لا يقال في الجسم مجتمع الا على طريق المجَاز ويراد به أنّه متجاور ومؤتلف

واعلم أنّ هذا خطاء لأنّ ذالك بالصدّ ممّا يقوله اهل اللغة أنّ الاجتماع كأنفقيض للافتراق وعندهم أنّه يوصف بذالك فى للقيقة ما يجوز أن يوصف بالافتراق وهو للوهر دون العرض فلا أدرِى من أين له هذا الاختيار حتى يقول أنّه رجوع عن مقالة ويرخّم الفصل به وليس فيه اللا عبارة فاسدة

<sup>1)</sup> Mscr. كىير u. كىير . 2) Mscr. كىير . 3) Mscr. كىير.

سُوَّالَّ آخَرُ قالوا قد عرفنا أنّ سراقة الماء اذا جُعل فيها الماء ثمّ سُدّ رأسها بالابهام فان الماء لا يسيل من نقبها مع أن من شأن الماء أن يتحدر ويسيل الى أسفل وانما كان كذالك لأجل أنه ليس يخلف الماء جسم آخر سواه فلذاله يبقى في السراقة ولا يسيل منها ٱلْجَهَابُ يقال لهم ليست العلَّة في ذالك ما ذكرتموه بل الأجل أنَّ اليسير من الهواء يمانع اليسير من الماء من النزول فلذالك يبقى الماء فيها فذا رُفعت الابهام عن رأسها وداخل الماء هوالا أثّر في نزوله فلم يَقْو ذالك اليسير من الهواء!) على منع ما جاوره من الماء من النزول، يبيّى صحّة ذالك أنّ تلك النقب لو وسعت لَمَا وقف الماء فيها مع أنَّه ليس يمخلها الهواء فبخلف الماء وكذالك لو صُبَّ في السراقة الزَيْبَق لَمَا وقف ولو كان الأم على ما ذكروه لكان لا فرق بيبى أن تكون ضيقة النقب وبين أن تكون واسعة النقب في أنَّه كان يجب أن يثبت الماء فيها وكان لا فرق [176] بين ما هو أثقل من الماء كالزيبق وبين نفس الماء، ثمّ يقال له هذا بأن يُجعل دليلا على اثبات لخلاء أولى بأن يقال لو أنّا جعلنا الزيبق في هذه السراقة وسددنا رأسها بالابهام لكان الزيبق لا يثبت فيها مع أنَّه ليس يخلف الزيبقَ اذا سال منها جسم آخرُ من هواء وغيره فيجب أن يكون هناك خلالا

سُوَّالٌ آخَرُ قالوا قد عوفنا أن جرّة لو كان فيها ما أن مم جمد الماء كلم لكانت الجرة تنكسر وتنشق وانما تنكسر لأجل أن الماء بالجمود تنقبض أجزاؤه فلو لم تنكسر الجرَّة لكان هناك خلل لأنه قد لم يحصل عند جمود الماء فيه هواء غير أنّه لما لم يجز الخلل انكسرت

<sup>1)</sup> Mscr. 441. 2) de fehlt im Mscr.

تسذهب في خلل العجين واللحم سفلا بذالك الاعتماد المجتلب ثمّ تراجع اذا انقصى المجتلب بما فيه من السلام صعدا فينجذب العظم واللحم وبتراجع 1) النار صعدا فيعود الى مكانه، ثمّ يقال للم هذا بأن يُجعل دلالة على أنّ في العالم خلاء أُقرب لأنّ هذه الجيئة لو جُعلت على قطعة من للجر ثمّ طُرحت النار وأُكب عليها قدل لكان الهواء باختلاط أجزاء النار به يخرج من خلل القدح ولا يخلف فاللك الهواء جسم آخرُ لأنّ للجر لا تنتوه الجزاوة ولا ترتفع عين مكانها فيجب أن يقال بأنّ هناك خلاء

سُوالُ آخَرُ قالوا قد عرفنا أنّ القارورة الصيقة الرأس لو مُصّ أ) الهواء منها ثمّ غُمرت في الماء لكان الماء يرتفع اليها مع أن من شأنه أن يتحدّر واتما يجب ارتفاع [17a] الماء اليها لاستحالة أن يكون في العالم خلالاً لأنّ الهواء الحار الذي دخل في القاورة من نفس الإنسان يخرج سريعا فلا بدّ من أن يتخلفه جسم آخرُ اللّجَواب يقال لهم قد بينا أنه لا يحصل فيها هواء حار من النفس لأنّ ذالك اتما يحصل بالنفي لا بالمص، وبعد فإن العلّة في ذالك ليس ما ذكرو بل لأجل أنّ الهواء اذا مُص من القارورة وفيها أجزاء نارية كثيرة أ) الاعتماد فتطهر تلك الأجواء فاذا غمرت في الماء حصل في تلك الأجزاء النارية اعتماد سفلا فتذهب في أجزاء الماء ثمّ تتراجع بما فيه من الاعتماد صعدا فينجذب بتراخعها الماء كما قلنا في علّة نَبُو العظم وعوده الى مكاند عند المجبّر له

<sup>1)</sup> Mscr. Lücke, wohl aber ursprünglich. 2) Mscr. ينتا. 3) مُصّ mit ausgestrichenen Punkt über dem مص. 4) Mscr. كبيرة.

لهم أن هذا بأن يُجعل دلالةً على جواز للخلاء أولى لأجل أن هذه للحجمة لو رُكّبت على للحجر ثمّ مُصّ الهواء منها لما نتأ اللحجر مع أنّه لا جسم يخلف الهواء وانّما لم ينتأ للحجر لأجل أنّه ليس الهواء مداخلا لأجزائه مختلطا به كاختلاطه باللحم ولو كان الأم على ما قالوه لكان لا فرق بين الموضعين ثمّ يقال لهم أرأيتم لو قدّرنا صفيحة من أجزاء لا تتجزّأ وركّبنا عليها محجمتين من جنبتين ومص الهواء منهما قادران أليس كان لا مخلو الصفيحة من أقادر أو اجنبت الى جهة انقادر الآخر لأنها لا يجوز أن تنجنب الى جهة هذا الله للهتين جميعاً في حالة واحدة فان وقفت أو انجنبت الى جهة أحدها فقد حصل هناك خلاء، ثمّ يقال لهم لو كان الأمر على ما قلتموه لمنا جابت أجزاء اللحم بان تنجنب لاستحالة الخلاء من أن تنجنب أجزاء اللحم بان تنجنب لاستحالة الخلاء أولى من أن تنجنب أجزاء الزجاج لاستحالة ذالك

سُواًلُ قالوا قد عرفنا أنّ المجبّر إذا أراد أن يجبر العظم الكسير ووضع قطعةً من العجين على ذالك الموضع ثمّ وضع علية قطعةً من النار ثمّ أكبّ علية قدَحًا فإنّ الهواء في يحمى نخرج من خلل القدر وإذا خرج الهواء ارتفعت النار لتخلف الهواء في مكانة فإذا ارتفعت النار ارتفع العجين فيخلف النار في مكانها وإذا ارتفع العجين التعجين فيخلف النار في مكانها وإذا ارتفع العجين التعجين التعاليم والله مواد الى مكانة وإنّها يجب ذالك لاستحالة الخلاء والمجون فيها ينازعون فما أنكرتم انها أنّها استحالت لأجل أنّ النار إذا وضعت على العجيين فقد فعل فيها اعتماد في جهة السفل فهي

<sup>1)</sup> الهوى Mscr. الهوى .

ويقدّر الوقت في ذالك فيقال لو كانت أوقات لكانت الأوقات التي بين الأوّل والثالث بين الأوّل والثالث أخرُ قالوا اذا شاهدنا الجوهريْن المفترقيْن فلا بدّ من أن يتبيّن عند الادراك كونهما مفترقيْن ولا يصحّ تبيّن ذالك الا بأن نشاهد الخلل الدى بينهما وما ليس بموجود لا يصحّ أن يتعلّق الادراك به وليس يمكن تصوّر مُشاهَدة جوهريْن مُفترقيْن من غير مشاهدة [6a] ما بينهما من الخلل فلا بدّ من أن يكون الخلل بثالث قد حصل بينهما فعلى هذا الوجه لا يمكن اثبات الخلاء اللَّجَوَابُ يقال لهم جميع ما ذكرتموه دَعاوى فيها ينازعون ونقول تصحّ مشاهدة الموسريْن ما أن يعلم عند الادراك كون أحد الجوهريْن كائنا في جهة وكون جوهم أخرَ في جهة أخرى بالبعد منه وإن لم نشاهد أمرا آخر سواهما ولا أخرى بين ما ذكروه وبين أن يقتصوا اذا أرادوا أن يدلّوا على نفس في بين ما ذكروه وبين أن يقتصوا اذا أرادوا أن يدلّوا على نفس في بين العالم لا يجوز أن يكون فيه خلاة

سُوَّلُ قالوا قد علمنا أنّ الحُجَّام اذا ركب المحْجَمَة على الأخدعَيْن ومصّ الهواء منها فلا بدّ من أن ينتأ اللَّحم وانّما جب أن ينتأ اللحم لاستحالة أن يكون في العالم خلائ الْجَوَابُ يقال لهم قولكم أنّ اللحم انّما ينتو 1) لاستحالة أن يكون في العالم خلائ دعوى لا برهان مُعد بل ما أنكرتم أنّد انّما ينتو 1) اللحم لأجل أنّ الهواء مختلط بأجزاء اللحم متشبّث بها فاذا جُذب 1) الهواء بالمّن انجذب اللحم جذب ما يتشبّث به كما أنّ أحدنا اذا جذب الهواء المتصل بالماء بأن وضع على الماء أنبوبة الخجذب الماء على الأنبوبة، ثم يقال

<sup>1)</sup> Mscr. ينتا. 2) Mscr. ينتا. 3) Mscr. حدث.

يحتاج الى بقاء للسم الآخر وان جوّزوه قلنا لهم فما قولكم لو فنيت الأجسام التي بين السماء والأرض وبقيت السماء والأرض هل تتصل احديهما بالأخرى في حال تفنى الأجسام بينهما أو لا تتصل احديهما بالأخبى فان تالوا لا تتصل احديهما بالأخبى ولا تلتقى فقد جوّروا لخلاء وان قالوا تتصل لا محالة [150] احديهما بالأخرى فقد قالوا بالطفر فقد بان أنَّه يازمهم على مذهبهم أن يجوَّروا الطفر، ذَكُرُ جُمْلَة مِنْ أَسْوَلِتهُم في فُذِهِ ٱلْمُسْتُلَة وَٱلْجَوَابُ عَنْهَا سُوَّالًا لَهُمْ قالوا لو كان الجوهران مفترقين من غير أن يكون بينهما شالت لكان لا يمتنع أن يقال بأنّ المسافة والبُعد بين هذينني الموهريس أقل مما يكون بيس جوهرين آخرين أو أكثر أو يساوى ذالك وما يقال فيه أنَّه أكثم أو أقلَّل أو يساوى غيبَه لا بدَّ من أن يكون شيها ثابتا1) يبيّن ذالك أنّه يمكن أن يقال بيس الجوهريْن من المسافة قدر ذراع أو قدر باع ولا بدّ من أن يكون ما يصرّ تقديره بالذراع أو الباع جسما ثابتاً في أو جواهر ثابتة في موجودة لجواب يقال له أنَّا انَّما نقول ذالك على وجه التقدير وعلى معنى أنَّه لو كان بينهما جواهم لكان طولها ذواعا أو كانت أكثم ممّا يكون بين هذيبي الجوهرين الآخرين أو كانت تكون أقلّ من ذالك أو كانت تكون مُسَاوِيَّةً فَعَلَى صرب من التقدير يصمِّ أن يقال هذا نحو ما نقول أنَّ اللَّه تعلى لو خلق جسما ثمّ خلق بعده جسما آخر ولا وقت

يتخللهما ثمّ خلق بعده جسما آخر ثالثا لكان يصمّ أن يقال بأنّ

التراخيّ الذي بين الأوّل والثاني 4) أقلّ ممّا يكون بين الأوّل والثالث 6)

<sup>1)</sup> Mscr. دانته . 2) Mscr. ثانما . 3) Mscr. دانته . 4) Mscr. والثاني . 5) Mscr. والثاني . 5)

لو لم تكن متصلة بهذين الطرفين فيجب أن يصرّ نقلها وان التصلت بهما وبعد فتى لم يكن فيها من الثقل ما يمنع من النقل فيجب أن يصرّ نقلها في فيجب أن يصرّ نقلها أمر سوّى فساد المذهب الذي حالة واحدة ومتى لم يكن في نقلها أمر سوّى فساد المذهب الذي نورد فذه المدلالة لافساده فيجب أن يقال به ويقضى بفساد ذاليك المذهب لأنّ الدلالة لا يجوز أن يُعترض عليها بالمذهب الذي يورد!) الدليل لافساده واتما نجعل الدليل عيارا ونرتب المذهب عليه فأما الدليل على الدليل على المذهب فذالك عكس ما يقتضيه العقل والمقاييس الصحمحة

كليلً آخَرُ وقد استدلّ شيخنا أبو هاشم على ذالك بأن قل أن الآباد العميقة اذا لم يصل الهواء الى أواخرها لم يعش لخيوان فيها فيجب بأن يقلل بأن هناك خلاء ، وليس يصحّ الاعتماد على هذه الطريقة لأنّه يمكن أن يقل أن هناك هواء كثيفًا ولخيوان يحتاج الى أن يتنفّس من الهواء الرقيق فلذالك لا يعيش لا لأجل أنّه ليس هناك هواء ، وممّا نسمل في فولاء أن يقال لهم أليس عندكم أنّ هذه الأجسام تبقى في ببقاء يحلّها وأنّ بقاء بعض الأجسام لا يفتقر في وحوده الى بقاء غيره لأنّه كان يصحّ من الله تعلى أن يخلق جوهرا واحدا دون غيره ويخلق فيه البقاء فلا بدّ من بلى فيقال لهم فيجب واحدا أن يخلق البقاء في السماء والأرض ولا يخلق البقاء في السماء والأرض ولا يخلق البقاء في الهواء الذي بينهما فينتفي الهواء مع بقاء السماء والأرض فان امتنعوا من ذالك لم يمكنهم مع ذالك قولهم بأنّ بقاء أحد للجسميْن لا

<sup>1)</sup> Auf Grund einer Glosse von نبقا anzugefügt. 2) Mscr. يُسال . 3) Mscr. تبقا

فيها هواء حار ويخرج منها هواء بارد قال ومن شأن لخار أن يكون سريع لخركة ومن شأن البارد أن يكون بطىء لخركة فلهذا يخرج منها أنالك الهواء لخار سريعا ويحصل الماء لاستحالة أن يكون في العالم خلاف فقال له شيخنا أبو هاشم أنّك قد ناقصت لأنّك قد قلت قبل هذا في المحتجمة اذا ركّبت على الأخدعين ثم جُذب الهواء منها أنّ اللحم ينتو () وأنما ينتو لأنّه لا يخلف الهواء الخارج بالمس شي ولو كان بدل فيها هوا حار لكان يخلف الهواء الخارج منها فتى قال في نالك الموضع أنّه لا يخلف ذالك الهواء هوا حار فقد ناقص لأنّ المس في كلى الموضعين على سواء، وبعد فان الهواء انما يدخل بالنفيخ لا بالمص فمن قال أن بالمس () يدخل فيها الهواء أفقد سوى بين المس والنفيخ وذالك ظاهر الفساد، وبعد فلو أحيينا هذه القارورة بالنار ثم قلبناها على الماء نما دخل الماء فيها فعلمنا بذالك فساد ما قالمة قرن العلّة في دخهل الماء فيها ما ذكبناه

نَلْيَلْ آخَرُ وأحد ما استدل به أنّا لو قدّرنا اربعة ) أجزاه كالخطّ شمّ قدّرنا نقل الأجزاء التى فى الوسط فى حالة واحدة لكان يجب أن لا يخلو حال هذين للنويْن اللذين ها طرف لخطّ من أحد أمرين أمّا أن يَلْتَقِياً أو لا يلتقيا فإن التقيا أدى الى القول بالطفر وذالك لا يصحّ وأن لم يلتقيا وبقياً مفترقين ولا جُوهر بينهما فهو المذى نريده من القول باثبات الخلاء فإن قيل لا يمكن نقل هذه الأجزاء دفعة واحدة قيل له ما الذى يمنع من ذالك أليس كان يصحّ [150] نقلها

<sup>1)</sup> Mscr. sin. 2) Mscr. teils juing, teils .

<sup>3)</sup> cf. p. tv, A. 5.

<sup>4)</sup> So Gl., mscr. www.

نفخنا فيه أن لا يبقى الهواء فيه بأن يخرج من ذالك الخلل وكان يجب اذا قيّرنا ظاهر الزق أن لا يدخله الهواء

كَلِيلٌ آخُرُ وقد أستدل على ذالك بما يقارب ما بدأنا به وهو أنّا أخلنا زقا ملأناه ريحا أمْكَنَنا أن نغرز فيه أبُرة ولا يصح هذا الغَرْز الله بأن يكون هناك خلل لأنّه لا يصح اجتماع جسميْن في مكان وأحد ولا يمكن أن يقلل أنّ الهواء يخرج من الزقّ عند ادخلل اللابرة فيه لما بينّاه!) فلم يكن بدّ من القول بأنّ هناك خللا كثيرا للبرة أخر وهو أنّا اذا أخذنا قارورة ضيقة الراس ومصصنا الهواء منها ثمّ غمرناها في الماء ورأسها مسدود بالابهام فانّ الماء يدخل فيه من غير أن يُسمع منها صوت ولو كان فيه هوالا لكان لا بدّ من أن غير أن يُسمع منها كما يُسمع اذا لم يُمَسَّ الهواء منها فعلمنا بذالك يسمع الصوت منها كما يُسمع اذا لم يُمَسَّ الهواء منها فعلمنا بذالك عشرة المواء يخرج منها عند المسَّ ولا يخلفه غيرة فيحمل هناك خلل، في هذا من أتوى ما يقال في هذا الباب وقد أورده شيخنا أبو اسحق البن عيّاش

نَلِينٌ آخُرُ وقد أستدنّ بهذه الدلالة على وجه آخر وهو أنّا إذا أخذنا هذه القارورة ومصصنا الهواء منها ثمّ سدنًا () رأسها [4b] بالابهام وقلبناها في الماء فإنّ الماء يدخل فيها فلو لا أنّ الهواء قد خُرج منها بللص ) لم يكن ليدخل الماء فيها كما لا يدخل إذا لم يُمصَّ ) الهواء منها وقد أوردها شيخنا أبو القسم هذا على نفسه في كتاب ما خلف أتحابه فيه وأجاب عنه بأن قال أن بالمص ) يدخل

<sup>1)</sup> Mscr. بيتاً. 2) Mscr. خلاء, Glosse خلاء.

 <sup>3)</sup> Mscr. شددنا شددنا.
 5) Mscr. mit durchgestrichenen
 Punk über dem مر.

لا يصح أن يكون فارغا من جسم، ومتى قالوا بأن حال انتقال أحدنا عند حالُ حصول الهواء فيد قلنًا لهم أن ذالك الهواء ان كان ينتقل الله مكان أحدنا [18] فاتما ينتقل بما يُفعل فيد من الاعتماد وألك الاعتماد يحصل في حال حركة الواحد منّا الى مكان الهواء وذالك الاعتماد يولّد في الهواء الانتقال في الوقت!) فيجب أن يكون مكان أحدنا فارغا في حال ما تحرّك عند، اللا أنّد يمكن أن يُعترض على هذا الكلام بأن يقال أن أحدنا يفعل الاعتماد قبل أن ياحرك الى مكان الهواء وذالك الاعتماد يولد في الهواء الحركة الي مكاند في حلل ما يتحرّك هند المؤاء وذالك الاعتماد يولد في الهواء الحركة الي مكاند في حال ما يتحرّك هو إلى مكان الهواء ومن حقّ الاعتماد أذا منع من التوليد في سبت وجهته مانع أن يولد في جهة أخرى، وبعد فلو صبّح ما قالوه للجاز أن يكون هاهنا كوزان مملوءان ماء يُصَبّ فلو صبّح ما قالوه للجاز أن يكون هاهنا كوزان مملوءان ماء يُصَبّ الماء من الآخر فيه وقد عرفنا أنّ هذا متعدّر وكان يجب في المكان الصيف اذا استقبلنا ناس أن يصبّح منهم أن ينتقلوا الى أماكننا في حال ما نتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعدّر ذاكان يجب في المكان الصيف اذا استقبلنا ناس أن يصبّح منهم أن ينتقلوا الى أماكننا في حال ما نتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعدّر ذاكان عن ينتقلوا الى أماكنية في حال ما نتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعدّر ذاكان عنه أن ينتقلوا الى أماكنية في حال ما نتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعدّر ذاكان عنه أن ينتقلوا الى أماكنية فقد عرفنا تعدّر ذاكان أله أن

مَلِيلٌ آخُرُ وأحد ما يدلّ على ذالك أنّا لو أخذُنا زقّا فَأَنْوْنَا أحد [14a] جسانبيْه بالآخر شمّ شددْنا رأْسَه على حدّ يُمنع دخول الهواء فيه لأَمكن جذب أحد للجانبيْن من الآخر وإذا جذبنا فلا بدّ من أن يحصل هناك خلاء وليس لأحد أن يقول أنّ الهواء يدخل فيه وذالك أنّه لو كان يدخل الهواء في ثُقْبَة لكان يصبّح أن يمتلئ حتى يصير بمنزلة ما يُنفخ فيه وقد عرقنا فساد ذاك وكان يجب انا

<sup>1)</sup> Fehlt etwa: الذي يتحرَّك فيه الواحد عن هذا المكان.

<sup>.</sup> بلغت القرآءة تم الجزء ويتلوه دليل آخر :Hier im Mser.

فيه لأجل أنّ أجزاء الهواء تنقبض بعد أن كانت مُنْبَسطَة فلهذا يتأتني التصرِّف منَّا لأنَّها اذا انقبضت صمِّ أن تحصل في أماكنها وربّما يقولون أنّها تصير [13a] أقدّ ممّا كانت لأنّ الأشياء الكثيرة يصرّم أن تصير شَيْئًا واحدا وصحِّ أن يصير الشيء الواحد أشياء كثيرةً قيل له أن مع هذا القيل بأنّ العالم لا خلل فيه لا يصمّ أن يقال بالانقباص في أجزاء الهواء مرَّةً والانبساط أخرى ولكان سبيل الواحد منّا سبيل من كان محبوسا في تنور لأنّ ذالك على سائم الأحوال أجزاء تجتمع بعضُها من بعض فلا يكبن فيها خلل فكيف يصمِّ أن يقال مع هذا بالتخلخل والاكتناز، فأمّا ما قالوة في أنّ الأشياء الكثيرة يصرِّ أن تكون شيعا واحدا فهو بَـيّـن الفساد وذالك أنَّ الشيء الواحد لا يجوز أن يحصل على صفتين مثلين لنفسه والأشياء لا بدّ من أن يحصل لكلّ واحد منها صفةٌ ذاتيّةٌ فلو صارت شيئًا واحدا لكان لا بدّ من أحد أمرين أمّا أن يقال بزوال أكثر صفاتها الذاتية وهذا لا يجوز لما بُيّن في الكتب أو يقال بأنّ الذات الواحدة تحصل على صفات متماثلة للذات وهذا أيصا لا يجوز وقد يقصّينا الكلام فيه في كتاب النقص على أصحاب الطبائع، فان قبال أنّ الهواء يحصل في مكان أحدينا في حال ما يحصل هو في مكان الهواء قيل له هذا فاسد من وجوي أحدها أنّ أحدنا إذا تصرّف دفع الهواء الى الجانب الذي يذهب اليه فيجب أن يندفع الهواء الى تلك الجبِّهة فلا يصمِّج أن يصير الى المكان الذى انتقل عنه أُحَدُنا والثاني أنّه لا يصمّ أن ينتقل اللي مكان أحدنا الله 1) اذا فرغ ذالك المكان من أحدنا فكيف يجوز أن يقال بأنّ المكان

<sup>1)</sup> Ji aus Glosse.

ادراكنا له في الثانى واتما يكون كذالك لعدمه فكلّ ما شاركه [126] في العدم فيستحيل أن ندركه، فأمّا ما له!) قلنا أنّ الجوهر لا يجوز أن يحلّه شي وهو معدوم لأنّه في لو صبّح أن يحلّ السوادُ اللجوهرَ المعدوم لوجب أن يحلّه وكذالك الكلامُ في البياص المعدوم وهذا يوجب أن يكون السواد والبياض حالين في حالة واحدة في محلّ واحد ويُخرجهما من أن يكونا متصانين على المحلّ، وقد ذكرت فذه الدلالة على وجه آخر وهو أنّ السواد والبياض يتصانان عليه فلو حلّا لخلّ وهو معدوم لكان يتصانان عليه وكان يجب أن يُحيل عدمُ أحدهما عن الحلّ عدم الآخر عنه كما أنّهما لمّا تصاداً على الحرّب وهذا الآخر وهذا المحلّ في حال وجودهما كان وجود أحدهما يحيل وجود الآخر وهذا ليوجب أن يتصاداً على يوجب أن يتصاداً على المحديل وجود أحدهما وإن يستحيل عدم يستحيل عدم الصدّين كما يستحيل وجودهما

مَسْئَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَ رَيْنِ يَاجُورُ أَنْ يَكُونَا مُفْتَرِقَيْنِ وَسُلِلَةً فِي أَنْ الْجَوْدُ أَلْتُ بَينَهُمَا

نعب شيوخنا أنّ ذالك صحيتُ ولهذا جوّزوا أن يكون في العالم خلاء بل أوْجَبُوا ذالك وقال شيخنا أبو القسم لا يجوز أن يكون للوهران مفترقيْن ولا تالتَ بينهما وأحال أن يكون في العالم خلاء والذي يدلّ على صحّة ما قلناه وجوه

أحدها أنّ العالم لو لم تكن فيه مواضعُ خالية من الجوافر والأجسام لكان يتعذّر علينا ذلك علمنا أنّه لا يتعذّر علينا ذلك علمنا أنّ فيه خلاء فإن قيل ما أنكرتم أنّه إنّما لا يتعذّر علينا التصّرف

<sup>1)</sup> fehlt vielleicht أيصا بذالك. 2) mscr. انه.

أكان ما خلقه معلوما [12a] أو غير معلوم كما قالوا لنا، فلا شيء يسذكرونه في الجواب عن هذا إلّا ويمكننا أن جعله جوابا عمّا سألونا عنه سألونا عنه

فأمّا ما ذكروه ثانيا نخطاء عظيم لأنّ للجوهر بوحوده صفة زائدة على كونه جوهما يبيِّي ذالك أنَّا قد دللنا على أنَّ كونه جوهما لا يجوز ان يكون بالفاعل وقد ثبت أنّ وجودة بالفاعل ومحال أن تكون الصفة الحاصلة بالفاعل في الصفة التي لا يجوز أن تحصل بالفاعل فأمّا ما قالوه ا) ثالثا فجمع بين أمرين مختلفيْن من غير علَّغ والوجه في افساد ذالمه أن يبيّن أنّ الجوهرَ لا يجوز أن يكون ماحيّزا ا وهو معدومٌ لأنه لو كان كذالك لوجب أن يُرى في حال عدمه ، لأنّ الذات اذا حصلت على الصفة التي لو رُثين 1) لَمَا رُثين الّا لكونها عليها وحصل الواحد منّا على الصفة التي لو رأى لَمَا رأى الَّا لكونه عليها وارتفعت الموانع فالواجب أن يراه، فإن قيل ما أنكرتم أنَّ وإن كيان حياصلا على الصفة التي يُرى عليها فلا يصمِّ أن نراه الَّا اذا وجد قيل له لا يجوز أن يُجعل الوجود شرطًا في الرَّوية ولا يكون له تأثير لا في الصفة التي يرى عليها للوهر ولا في الصفة التي لأجلها يَسى الرآئسي ولا في صحّة لخاسة التي يُسى بها ولا فيما تُكمَّل به صحَّةُ لخاسة وكلّ ما يكون شرطًا في الرُّوية فلا بدّ من أن يتصمَّى التأثير في بعض هذه الأمور التي ذكرناها يبيَّى ذالك أنَّه لا يجوز أن يُجعل وجودُ الكون في الحجهم شرطا في رُويتنا اياه لمّا لم يكن له تأثير في بعض هذه الأمور التي ذكرناها، فإن قيل ولم لا يجوز أن نُدرك المعدومَ قيل له قد عرفنا أنّ الصوت ينقطع

<sup>1)</sup> aus glosse. 2) mscr. رُويت.

الوجود ولا يكون فكذى الّا ويتميّز عنده عن غيره ولا يجوز أن يتميّز من غيره الّا أن يختص بصُفة

فأمّا ما يتعلّقرَى به من الشُبَه في هذا الباب فركيك

منها أنّ الجوهر لو كان جوهرا في حال العدم والعرض عرضا في حال العدم لَما أمكن القول بأنّ الله تعالى فعل عرضا أو جوهرا، ومنها أنّه لا صفة للجوهر بوجودة زائدة على كونه جوهرا فاذا قيل أنّه جوهر في كلّ حال فكأنّه قيل أنّه موجودٌ في كلّ حال فكأنّه قيل أنّه موجودٌ في كلّ حال أومنها أنّه لو جاز أن يكون الجوهر جوهرا في حال عدمه لوجب أن يصبح أن يكون منحيزا في حال العدم قابلا للمتصادّات في حال العدم فأن المعقول من الجوهر ما يكون قابلا للمتصادّات وقد عرفنا فساد ذالك فيحب أن يفسد ما قلتموة

والجواب أمّا ما قالوه أوّلا فنُعيد لأنّ معنى الفاعل هو أنّه أوجد 1) مقدورة فاذا كان الله تعالى قد حصّل الجرفر على صفة الوجود وحصّل العُرض على صفة الوجود كان فاعلا لهما، ويقلب هذا السوّال على السائل فيقال أنّك تصف المعدوم بأنّه شئى فيجب عليك إن صحّ ما ذكرتَه أن تقول أنّ الله تعلى لم يوجد شيْئًا من الأشياء فيان قال لا يلزمنى ذالك لأنّه إذا اخترع المعدوم من العدم الى الوجود فقد أحدثه وهذا معنى الأحداث وإن كان شيئًا في حال علمه قلنا فأرض منّا بمثل هذا الجواب ونقلب على من يصف المعدوم بأنّه معلوم ويتمنع من تسميّته بأنّه شي فيقال يلزمك ان صحّ ما قلته أن تقول أنّ الله تعالى لا يخلق ممّا يعلمه شيئًا من الأشياء لأنّ ذالك قد كان معلوما قبل ما خَلَقَه فما الذي خلقه الأشياء لأنّ ذالك قد كان معلوما قبل ما خَلَقَه فما الذي خلقه

<sup>1)</sup> Mscr. رجد.

والثانى أن يكون المعلوم من حاله أنه الذا وُجد استحال أن يكون كذالك فلا بد من أن يكون أحد المعلومين متميزا عن الآخر فليس يخلوا) من أن يكون متميزا بصفة منتظرة أو بصفة حاصلة ولا يجوز أن يتميز بصفة منتظرة لأن ما يُحرِّدُو في التميز لا يجوز أن يكون متراخيا عنه مع أن التميز مقصور عليه كما أن كلَّ حكم يتبع صفة فاته لا يجوز أن يحصل قبل حصول الصفة يبين ذالك أن الذات لا يصمَّح منها الفعل من غير أن تكون قادرة مع أن صحة الفعل مقصورة على كونها قادرة وهذا واضح

كليلًا آخَرُ وهو أنّ البارِقَ تعالى لا بدّ من أن يكون متميّزا عن كلل معلوم سواه ومخالفا له ألا ترى أنّه لا يجوز أن ينوب منابة فيما يرجع الى ذاته وهذا هو المُخَالَفة وإذا كان كذالك وجب أن يكون ذالك المعلوم مخالفا للقديم ومتميّزا عند ولا يجوز أن يكون كذالك الا ويختص بصفة بها يتميّز عن غيره فلذالك قصينا بأنّ للعدوم يجب أن يكون على صفة بها يتميّز عن غيره

دَلِيلٌ آخَرُ وهو أنّا قد بيّنا أنّه لا معلم الله وجوز أن يعلم على حدّ التفصيل لأنّه اذا لم يصحّ أن يعلم ملمصّلا لم يصحّ أن يعلم على حدّ الجملة لمّا بيّن في الكتب واذا ثبت ذالك وقد علمنا أنّه لا يجوز أن يُعلم مفصّلا الله ويكون على صفة بها يتميّز عن غيرة فيجب أن تكون المعلوماتُ في سائر لخالات موجودةً كانت أو معدومة على صفات يتميّز بها عن غيرها

دَلِيلٌ آخَرُ وَهُو أَنَّ الله تَعالى إذا أراد خلف الجوهر [116] فلا بدّ من أن يقصد إلى إيجاد ما عَلَم من حاله أنّه يجب أن يتحيّز عند

<sup>1)</sup> Mscr. meistens يخلوا.

دَليلً آخَرُ وأحد ما يدلل على ذالك أيضا أنّ للجوهر عند الوجود جب أن يكون متحيّزا فأمّا أن يكون الوجود مـوُتّـرا فيي تحيّزه أو يكون المؤتِّر أمرا سواه ولا بدّ من ذالك لأنّ الصفة اذا وجب ثبوتها عند صفة أخرى ووجب زوالها عند زوال تلك الصفة ولا يمكن تعليق الصفة بأمر آخر سواه وجب أن تُعَلَّق بها لأنّ المؤتّمات تثبت بهذه الطريقة وما يجرى مجسواها ولو كان المؤدِّر في التحيّز صفةَ الوجود لوجب في كلّ موجود أن يكبون متحيّزا واذا استحال ذالك وجب أن يكون الموقّر في ذالك صفة أخرى زائدة على الموجود وتلك الصفة لا مخلو من أمرين أمَّا أن تكون محدّدة أو غير محدّدة ولا 1) يجوز أن تكون ماحدّدة لأنّها اذا كانت ماحدّدة عند الوجود كاحدد الاحتيز لم يكن الاحتيز بأن يكون معلَّلًا بها أولى من أن تكون تلك الصفة 2) معللة بالمحيز وهمذا يوجب أن يكون كل واحدة منهما مُوثَّة في صاحبتها وذالك يستحيل كما يستحيل تعليل الصفة بنفسها، وبعد فكان يجب أن تكون تلك الصفةُ اذا لم تكن مُعَلَّلَةً بالوجود أن تكون معلّلة بصفة أخرى ثمّ ان كانت الصفة الأخرى محددة فالكلام فيها كالكلام في الصفة الأولى وهذا يوجب القول جصول الجوهم على صفات لا نهاية لها ولا حَسْرَ وحصول الجوهم على صفات لا نهاية لها ولا حصر غير معقولة واذا صحّبت هذه الجملة وجب أن يكون المؤتّر في صفة الاحيز صفةً أخرى غير محكّدة وأن تكون مستمرة للذات في حال عَدَمها

تَليَّلُ آخَرُ ويدلِّ [110] على ذالك أيضا أنّ المعدوم على صَرْبَيْن أحدها أن يكون محيّرا

<sup>1)</sup> Mscr. ك. 2) الصغة fehlt im Mscr.

للدات وأن تستمر في العدم والرجود وهذا غَرَضُنا 1) وكان يجب ان يكون متحيّزا لأجلها وهذا هو المراد بقولنا جوهر، قان قيل ولم قلتم أنّ الصفة اذا كانت للذات فأنها جب أن تكبن حاصلة ما دامت الذاتُ قيل له لأنّ الصفة المقصورة على الذات بمنزلة الصفة اذا كانت مقصورة على العلَّة فكما أنَّ الصفة المقصورة على العلَّة لا يجوز أن لا تحصل مع حصول العلَّة لانّ في زوالها مع حصول العلَّة نَقْصا لتعْليلها بها فكذالك لا يجوز أن لا تحصل الصفة مع حصيل الدات اذا كانت مقصوة على الذات فقط ، يوضم ذالك أنّ الصفة اذا جعلناها مقتصاةً عن صفة أخرى ومقصورة عليها فقط لم يجز أن لا تحصل الصفة المقتصاة مع حصول الصفة المقتصية لأنّا اذا لم نقل ذالك عاد على ما قلناه في التعليل بالنقص فأن قيل لم قلتم في أنّ الذات في سائر الحالات لا سخرج من أن تكبن ذاتا قيل لد 3) أنّ الغرص بقولنا ذات أنّه يصمّ أن يعلم ويخبّر عنه ولا مخرج الذات من ذالك فان قيل لم لا يجوز أن تخرج المذات من أن تكون معدومة أو موجودة فلا يصرّ أن يتعلَّق العلم بها ومخرج من أن تكون ذاتا قيل له يصرِّح أن يُعلم أنَّه كان موجودا من قبل فيتميّز بهذا العلم بينه وبين غيره فلا بدّ في هذا العلم من أن يكون متعلَّقا به لأنَّه لو فر يكن لهذا العلم متعلَّق مع أنَّه يقع التمييز لأجله بينه وبين غيره لوجب أن لا يكون لشيء من العلم متعلّق ولكان هذا قصينا بأنّ العلم يصمّ أن يتعلّق بالشيِّ على طريق [106] الجملة لا يقع لأجل هذا العلم فصل بين هذه للجملة وبين غيرها من الجُمَل كما اذا تعلَّق بشيِّ بعينة وقع لأجر ذالك العلم فصل بينة وبين غيره من الذوات

<sup>1)</sup> Mscr. عرضنا . 2) و fehlt im Mscr. 3) al fehlt im Mscr.

يقول هاهنا أنَّ كونه حيًّا انَّما يصحَّم كونه مشتهيا اذا لم يكن نافرا , فأمّا مع كونه نافرا فلا يَجوز أن يقول أنّه يصحّح حصوله مشتهيا فكذالك نقول أن تحيّز الذات انما يصحّح وجود البياص بحيث هو اذا لر يكن سوادا فأمّا اذا كان سوادا فلا يجبوز أن يصحّحه فأن قَيلَ لم لا يجوز أن يجعله الفاعل سوادا جوهرا قيل له لأنه كان يجب اذا طرى البياض عليه أن ينتفى به من حيث أنَّه سواد ولا ينتفى به من حيث أنّه جوهر وبعد فلا بدّ اذا طرى البياض من أن يكون حالا فيه ولا يجوز أن ينفى الحال محّلًه فان قيل ما أنكرتم أنّ البياض اذا طرى انتفى هذا1) من حيث أثبه سواد ثمّ يزول التحيّز لزوال صغة الوجود لأنه يحتاج الى وجوده في تحيّزه قيل له لا يمكن أن يقال ذالك لأنّ هذا البياض لا بدّ من أن يوجد بحيث هو حتى يصمِّ أن تنتفي هذه الذات من حيث أنَّها سواد ولا يوجد بحيث هو الله والذات موجودة متحيّرة فكيف يمكن أن يقال أنّ هذه الذات تنتفى فى حال وجود البياص ثم مخرج من كونه متحيزا لزوال صفة الوجود، على أنَّه يجب أن يبقى موجودا الأنَّه لمكان تحيَّزه يجب أن يبقى ما لم يطر 2) عليه ما يصاله من هذا الوجه ولمكان كونه سوادا يجب أن ينتفى اذا طرى عليه ما يصاله من هذا الوجه وهذا يوجب أن يكون موجودا معدوما في حالة واحدة ولا يجوز أن يكون للوهر جوهرا لما هو عليه في ذات الأنه ليس

هاهنا صفة أُخرى يشار اليها فيقال أنَّه جوهم لأجلها ولأنَّا [10a] نبيد

به ما هو الأصل في صفاته ولأنه كان يجب أن تكون تلك الصفة

<sup>1)</sup> Mscr. هذا الذات, vielleicht هذا الذات oder blos .

<sup>2)</sup> Mscr. immer يطرى, auch nach لم, bisweilen

من سائم وجه القبيم والقبيم لا يكون قبياحا اللا اذا حصل فيه وجة من وجوه القبرى وليس يجوز أن يكون وجد القبرى حاصلا غير حاصل فهذا آكـد من التصادّ في هـذا الباب <u>فان قيل</u> ما أنكرتم أنّ بين كونة جوهرا وبين كونة سوادا ما يجرى مجرى التصال لأنه لا يكون جوهرا الا ويكون متحيّرا ولا يكون سوادا الا ويكون غير متحيّر قيل له ليس في كنونه سوادا ما يقتصى أن لا يكون متحيّرا واتما هو اختصاصه بهده الصغة التي يرى عليها فلا يجب اذا حصل سوادا جوهرا أن يسكون متحيّزا غير متحيّز وليس كذالك سبيل لخسن والقبير لأنّ قولنا حسن يقتصى أنّ فيه عرضا وأنّه لا وجه من وجوه القبيح فيه وقولنا قبير يتصمَّى ثبوتَ وجه فيه من وجوه القبح الحان أحدهما الآخر ولا شبهة في أنّ صفة التحيّز لا تجرى مجبى المصادّ لكونه سوادا اذا لو حصلتا فكذى لكان لا فرق بين أن تحصلا لنذات واحدة وبين أن تحصلا لنذاتين ولكان يستحيل اجتماع السواد مع الجوهر في الوجود فإن قيل ما أنكرتم أنّ بين الصفتين ما يجرى مجرى التصاد من حيث أنّ تحيّز الجوهر يصحّح وجود البياض بحيث هو وكونه سوادا يحيل وجود البياض بحيث هو واذا كانت احدى الصفتين مُحيلة لما تصحّحه الأُخرى جَرِيا مجرى المتصادّيْنَ قيل له ليس الأمر [96] على ما طننته لأنّ تحيّزه لا يصحّم وجود البياص بحيت هو على كلّ حال وانّما يصحّم اذا لم يكن سوادا فلا يلزم ما قدّرْته وهدا منزنة أن يقول أحدنا أنّ كون الواحد منّا حيّا يجرى مجرى المصادّ لكونه مُشْتَهِيًا من حيث أنّ كونه حيّا يصحّر كونه نافرا وكونه مشتهيا يحيل ذالك فكما

The.

<sup>1)</sup> Mscr. غرضا.

علما بل تحيل السوِّال لما نذكره بعدُ فإنَّ له موضعا هو أخسَّ بـ فان قيل ولم اذا صبّ أن يوجده ولا يجعله جوهرا صبّ أن يوجده وجعل سوادا قيل له إذا صمّ أن يكون الجوهر جوهرا بالفاعل وأن يكون السواد سوادا بالفاعل لم تثبت للذات صفة جنسه ولم يمكن أن يقلل انّما تصبّح على كوات من الذوات تستحيل على ذات أخرى واذا كان كذائه وجب أن يصمّ على كلّ ذات أن تكون جوهرا وأن تكون سوادا وأن يقف حصول تلك الذات على احدى الصفتين على اختيار الفاعل فان قيل ولم إذا صحّ حصول كلّ واحد منهما بدلا من الآخر صبّح من الفاءل أن يجعل الذات عليهما قيل له لأنهما لا يتصادّان ولا يَجريان مجرى المتصادّيْن فاذا كان الأمر على ما وصفنا وجب القصاء بأنه يصمِّ من القادر أن يجعل الذات عليهما لأنَّه لا1) كان يستحيل ولكان المحيل ليس الَّا تصادُّ الصفتيْن أو كونهما جاريين مجرى المتضادين، ولا يلزم على ذالك أن يصمّ من الفاعل أن يجعل الكلام الواحد أمرا بالشيء نهيا عنه لأن عذين للكمين يجريان مجرى المتصادّين من حيث أنّ الكلام لا يكون أمرا الآ بكون فاعلم مريد! لما تناوله ولا يكون نهيا الله لكون فاعلم كارها لما تناوله وليس يجوز أن يـكـون [9a] مـيـدا للشيء كـارها لتصادّ الصفتين فلذالك لا يصبِّح أن يجعل الكلام الواحد أمرا بالشيء نهيا عنه لاستناد هـذيْن للكميْن إلى صفتيْن ضدّيْن، ولا يلزم عليه أن يصمّ من الفاعل أن يجعل الفعل الـواحد حسنا قبيحًا من عليث أنَّه لا تصادُّ بين هذين للحكمين لأنَّهما يجريان مجرى المتصادّينين لأجل أنّ لخسن لا يكون حسنا الله اذا حصل فيه عرص 2) مع تعريّة

جوهرا فلا بدّ من أن يكون ذالك تابعا لاختياره فان جعله جوهرا كان كذالك وان فر يجعله جوهوا فر يكن جوهوا يبيّن ما قلناه أنّ الكلام لمّا كان خبرا بالفاعل صحّ منه أن يوجده ولا يجعله خبرا كما يصبّح منه أن يـوجـده وأن لا يوجده فان قيل أليس العلم يكون علما بالفاعل ومع هذا فاته لا يصبّح من القديم فيما يخلف فينا من العلوم أن يوجدها ولا يجعلها علوما ولا يصرّ منّا فيما نفعله بالنظر أن نوجه ولا تجعله علما قيل له لسنا نقبل أنّ العلم يكون علما بالفاعل فيلزمنا 1) ما ذكرته فان قيل لا بدّ من أن تقولوا بذالك لأجل أنَّكم تجعلون كون الفاعل علل بالمُعْتقد مؤثّرا في كونع ما يفعله من الاعتقاد علما ولا تؤتّم حاله في حكم لفعله الله وذالك الفعل يكون على ذالك الحكم بالفاعل قيل له ليس الأمر على ما ظننته بل لا يمتنع أن يكون حاله مؤثّرا في وقوع الاعتقاد علما ولا يكون مع ذالك علما بالفاعل بأن يكون علما لوقوعه على وجه ثمّ ذالك الوجمة وقوعة من فعل العالم بالمعتقد، وليس يمكن أن يُجاب عن هذا السُوال بأن يقال أنَّه يصحِّ من الله تعالى أن يوج. د هذا الاعتقاد ولا تجعله [86] علما بأن لا يكون المعتقد على ما تناوله في نحو ما يُعلم من كون زيد في الدار أنَّه كان يصمَّ أن لا يحصل فيها ولو لر يحصل وخلف الله تعالى هذا الاعتقاد الذي هو علم الآن فينا لمّا كان علما فعلى بعض الوجوة كان يصحّ أن يوجد هذا الاعتقاد ولا يكون علما لأجل أنه لو خلف فينا هذا الاعتقاد وقدّرنا أن لا يكون زيد في الدار لكان خطاء قبل من يقبل أنّ هذا كان لا يكبن علما وخطاء قول من يقول أنّه كان يجب أن يكبن

1000

<sup>1)</sup> Mscr. فيلزه. 2) Viell. نتاوله, Mscr. نناوله. ?

أن يكون جوهرا لوجود معنًى لأنه كان يجب أن يكون ذالك المعنى مختصًا بصفة لأجلها يوجب كون للوهر جوهرا لأجل معنى آخر لأن الصفتيْن اذا استحقّنا على وجه واحد لم يجز أن يختلف موجبهما وهذا يوجب وجود ما لا يتنافى من المعانى ولأنه كان يجب أن يكون ذالك المعنى حالا فيه حتى يختص بأن يوجب كونه جوهرا دون كون غيره جوهرا وقد علمنا أنه لا يحلّه الا ويكون جوهرا متحيّزا فوجب أن يفتقر ذالك في كونه جوهرا متحيّزا إلى وجود ذالك المعنى في وجوده الى أن تكون هذه أن الكات المعنى في وجوده الى أن تكون هذه الذات جوهرا متحيّزا وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما محتاجا الذات جوهرا متحيّزا وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما محتاجا وذالك فاسد وهذا في الاستحالة بمنْزِلَة احتياج الشيء الى نفسه وذالك فاسد ولأنه ليس هاهنا معنى يشار اليه اذا وُجد حصل الجوهر جوهرا وإذا عدم خرج من أن يكون جوهرا لان أي معنى يشار اليه جوهرا وإذا عدم خرج من أن يكون جوهرا إلان أي معنى يشار اليه جوهرا وإذا عدم خرج من أن يكون جوهرا إلان أي معنى يشار اليه جوهرا وإذا عدم خرج من أن يكون جوهرا إلان أي معنى يشار اليه جوهرا وإذا عدم خرج من أن يكون جوهرا إلان أي من أن يكون جوهرا

ولا يجوز أن يكون جوهرا بالفاعل لأنّه لو كان جوهرا بالفاعل لكان يصبّم من الفاعل أن يوجِده ولا يجعله حوهرا وإذا صبّح ذالك وجب أن يصبّم منه أن يجعله سوادا جوهرا لأنّه لا تصادّ بين الصغنيْن ولا ما يجرى مجرى النصاد ولو جاز ذالك لكان يجب اذا طرى البياض أن ينفيه من أحد الوجهيْن ولا ينفيه من الوجه الآخر وهذا يوجب أن يكون موجودا معدوما من وجه وذالك محال فإن قيل لم قلتم أنّ الجوهر لو كان جوهرا بالفاعل لصبّح منه أن يكون لحاله تأثير في كونه جوهرا قيل له لأنّه إذا ا) لا بدّ من أن يكون لحاله تأثير في كونه

<sup>1)</sup> Fehlt im Mscr.

ما دام ذاتا ولا مخمج ذاتسه في سائم الأحوال من أن تكون ذاتا فإن قيل لم قلتم أنّ للجوهر جوهر لذاته قيل له لأجل أنّه لا يخلو أمّا أن يكون جوهرا لوجوده أو لحدوثه أو لحدوثه على وجه أو لعدمه أو لعدمه على وجه أو لوجود معنى أو بالفاعل أو لما هو عليه في ذاته أو لذاته، ولا يجوز أن يكون جوهوا لوجوده لان صفة الوجود صفة واحدة فلو كان جوهرا لوجودة لوجب أن تكون الموجودات كلها جواهر وقد عرفنا فساد ذالك، ولا يجوز أن يكون جوهرا لحدوثه لهذا الوجه وان عنى به حالة للحدوث لزم أن لا يكون جوهرا في حال البقاء، ولا يجوز أن يكون جوهرا لحدوثم على وجمه لأنّمه ليس هاهنا وجمةٌ يشار اليه فيقال بأن الجرهر اذا وقع عليم كان جوهرا وإذا لم يقع عليه لَم يكن جوهرا ولأنه كأن يجب أن يستحيل كونه جوهرا في حال البقاء لأنَّه في حال البقاء لا يكون واقعا على وجه، ولا يجوز أن يكون جوهرا لعدمه لأنّه كان يجب أن يستحيل كونه جوهرا في حال الوجود ويجب في كلّما شَارِكَهُ في العدم بان يدون جوهرا، ولا يجرز أن يكون جوهوا لعدم معنّى لأنّه كان يجب أن لا يختص ذالك المعنى بايجاب كونَه جوهرا دون [7b] كون غيرِهِ جوهرا فكان يجب أن تكون الذوات كلّها جواهر وقد عرفنا فساد ذالك وبعد فإنّ العدم يحيل الايجابَ لأنّا قد عرفنا أنّ الارادة المعدومة انّما يستحيل أن يريد بها المريد لعدمها فكلّ ما شاركة في العدم فالواجب أن يستحيل أن يوجب صفةً للغير ولأنَّم كان يجب أن يخرج من أن يوجب كونَ الذات جوهرا اذا وجد وليس في المعاني ما هذا سبيلة وبعد فانه يجب أن يكون السواد سوادا لعدم معنى ويجبب اذا عدم المعنيان أن تكون الذات الواحدة سوادا وجوهرا ويجب إذا طرى الصدّ هو البياص أن ينفيه من أحد الوجهيْن دون الآخر، ولا يجوز تقتصيه 1) نوجب أن يكون مثلا للسواد الآخر ولو لم يكونا مشتركين في كونهما سوادين لَمَا كانا مثلين وإن اشتركا في صفات أُخَرَ فقد بان أنّ الذي يؤثّر في التماثل هو الاشتراك في كونهما سوادين وما يكون مقتصى عنه

مَسْتُلَةً في أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَكُونُ جَوْهَرًا في حَالَ عَدَمه الما أَن الذي يذهب اليه الشيخان أبو على وأبو هاشم أن الجوهر يكون جوهرا في حال عدمه وقد قال بذالك الشيخ أبو عبد الله وربّما يُحرى في كلامه ما يقتصى ظاهرة أنّ صفة التحيز تكون حاصلة للمعدام الآ أن الحكم الذي هو منْع مثله من أن يحصل بحيث هو لا يحصل الآ اذا كان موجودا فجعل الوجود شوطا في هذا الحكم وفي احتماله للعرض وفي صحة أن يُدرك بالحاسّين، وذهب شيخنا أبو اسحق الى أنّ المعدوم لا يختص في حال عدمه بصفة يتميز بها عن غيرة وأنما يخالف بصفة منتظرة فلا تشبت للجوهر يتميز بها عن غيرة وأنما يخالف بصفة منتظرة فلا تشبت للجوهر للهذف يقع في تحيزة فقط وذهب شيخنا أبو القسم إلى أنّ [7] المعدوم لا يوصف بأنّ عجوهر ولا بأنّ عرض وامتنع من أن يجرى عليه اسم غيرُ قولنا شيء وقولنا مقدور ومعلوم ومتحيز عنه وربّما يصفه بأنّه مُثْبِثُ لأنّه يذهب به الإثبات خلاف ما ذهبنا اليه على للدّ الذي نذكه من بعد

والذى يدلّ على صحّة مَذْهَبنا وجوةً

أَحَدُهَا أَنْ لِلوقر جرهر لذاته وإذا كان كذالك وجب أن يكون جرهرا

<sup>1)</sup> Mscr. تقتصيها .

فيجب أن يكون الأسود مخالفا للأبيض فقد أفسدناه وإن قالوا أن هاهنا جواهر لا تحتمل العلم والقدرة ولليباة كالجماد وكالجوهر المنفود فيجب أن تكون مخالفة لما يحتمله فقد دخل الجواب عنه فيما ذكرنا لأنّا قد بيّنا أنّ هذه الجواهر تحتمل هذه الأعراض وانّما لا يصبّح أن توجد فيها لفققد ما تحتاح في الوجود اليه لا لأجل أنّها لا تحتملها أيبيّن ذالك أنّ بعض أجزاء الجماد اذا فقل الى تضاعيف أجزاء القلب وبني معه بنية مخصوصة صبّح أن تُوجد فيه الحياة والعلم والقدرة وسائر ما يوجد في القلب

## مَسْئِلَةٌ فِيمَا يَقَعُ بِهِ ٱلتَّمَاثُلُ وَٱلْاخْتِلَافُ

اعلم أنّ الذى يؤثّر فى التماثل هو الصغة الذاتية أو المُقتَصَاةُ عن صُفة الذات وقد ذكر شجنا أبو القسم أنّ المثليْن لا بدّ من أن أ) [66] يكونا مُشْتَركيْن فى سائر الأوصاف ما خَلا الزمان والمكان ويريد بتلل أ) أنّ السواد الموجود فى هذا الوقت يكون مثلا للسواد الذى لا يوجد فى هذا الوقت ويوجد فى وقت آخَرَ وأنّ السواديّن لا يخرُجان من أن يكونا مثليْن وان تغاير محلّاهًا

ا يو ان - ا

واعْلم أنّا قد بيّنًا من قبل أنّ التماثل انّما يقع بما يكون العلم به أَصلا للعلم بالتماثل واذا كان كذالك فر يُحسن أن يقال في المثليّن أنّهما انّما يتماثلان لاشتراكهما في سائر الصفات لأنّ تماثلَهما يصحّ أنّ يعلم سائر صفاتها ومعلوم أنّ السواد لو فر يكن على صفة أخرى وكان على عين أ) الصفة التي يرى عليها وما

Mscr. أن Im Mscr. fehlt أن . 3) Fehlt wohl القصية
 معير oder etwas ähnliches.. 4) Mscr. عبير .

مُخَالفَه لكونه كاثبًا في جهة، على أنَّه كان جب اذا اتَّفقا في طعم واحد واختلفا في اللبن أن يكونا مثلين مختلفين وقد عرفنا أنّ ذالك لا يجوز لأنّه كان يجب اذا طرى عليهما الصدّ أن ينفيهما من حيثُ تَمَاثَلًا ولا ينفيهما من حيث اخْتلفا وهذا يوجب أن يكونا موجودين معدومين في حالة واحدة وقد عرفنا فساد ذالك، فبنَّت صحّة ما قلناه من أنَّه يخالف مخالفَه لكونه جوهرا ولتحبّروه فان قيل والم يجب في كلّ ما شاركة في التحيّيز أن يكون مثلًا له وما أنكرتم أنّ هذه القصيَّةَ انَّما تجب اذا تبت أنَّ صفة التحيَّز صفة واحدة قبيل له لو اختلفت صفة التحيّز في الذوات مع أنّا ند, كها متحيَّزة لوقع الفصل بين كلِّ متحيَّزيُّن وقد علمنا أنَّا لا نفصل فان قيل هذا انتقالٌ الى دليل آخَرَ وهو [6a] دليل الادراك قيل له ليس الأمر على ما ظننته لأن بعض ما نذكر في الدلالة من الشروط اذا أسقط به سُوال يذكر على دليل آخر!) لا يكون انتقالا وانما يكون انتقالا اذا أمكن الاقتصار على ذالك القدر في أصل المسلئة فأمّا اذا كان الاقتصار على ذالك القدر في أصل المسئلة لا يمكن وهو أنَّا لا نفرق عند الادراك بين كلّ محيزيني لا يمكن الاقتصار في الدلالة على تماثل للجوهرين فانم لا يكون انتقالا وقم علمنا أنّا بأن نفرق عند الادراك بين كلّ محيّزين لا يمكن الاقتصار في الدلالة على تماثل الجوهرين ولا بدّ من أن نرتب الدليل على للدّ الذي بيناه فيجب أن لا يكون هذا انتقالا، وهذه لإملة كافية في نصرة ما نقوله فأمّا ما يتعلّقون به من الشُبّه فقد دخل ع) في تصاعيف ما أورفاه لأنّهم ان قالوا أنّا نفرق بين الأسود والأبيص كما نفرق بين السواد والبياض

يقتصيه لأنَّه لو كان يتميَّز بصفة أُخرى لَكُنَّا متى لم نعرف تلك الصفة لم نعلم مُخَالَفَتَه وإن علمنا التحيّز لأنّ العلم بالمخالفة فرعُّ على العلم ما يـوُقر في المَخالفة ما قد يُن في الكُتُب، وبعد فانّه ليس يخلو تميّز الجوهر من مخالفه من أن يكون لأجل حدوثه أو لأجل صفة يستحقها لعلّة نحو كونه كاثنا في جهة أو لأجل وجود معنى فيه تحو أن يقال أنّ الأسود يخالف الأبيض بوجود السواد فيه أو يكون مخالفا لغيره منميّزا عنه لكونه جوهرا أو لاحيّزه كما نقوله، ولا يجوز أن يكون مخالفا لغيره لحدوثه لوجو أحدها أنّه كان قبل للدوث مخالفا لغيره والثاني أنّه يجب أن يكون كلّ ما سواه في للحدوث مثلًا له وبعد فكمان يجب أن يكون الحدَّث مخالفا للمعدوم من حيثُ أنّ هذا محدثُ والآخر معدومٌ ولو كان كذالك لوجب [56] إذا وجد المعدوم أن يصير مخالف النفسة وإذا عدم المحدث أن يصير مخالفا لنفسه وقد عرفنا فساد ذالك، ولا يجوز أن يكون مخالفا بصفة تحصل لعلّة نحو أن يكون كائنا في جهة لأنّه قد يخرج من أن يكون كاثنا في جهة ولا بخرج من أن يكون مخالفا لما كان مخالفا له وليس له أن يقول أنه انها لا يخرج من أن يكون مخالفا لِما خالفه لأنه يحصل في جهة أُخرى ويقع بتلك الصفة لخلاف أيضا وذالك أنَّه ليس يجوز أن يكبون هذا للحكم في هذه المذات يحصل لصفتين ضدّين وبعد فقد كان الجوهر في حال عدمه متميّرا عن غيره ولم يكن كائنا في جهة فلا يجوز أن يقال أن لخلاف حصل لكونه كائنا في جهة، ولا يجوز أن يقال بأنَّه خالَف لوجود معنى لأجل ما ذكرنا وفي أنَّه لا يخالف غيرَه لكونه كائنا في جهة ولأنَّه كان يجب اذا بطل سواد هذا الجبوهر بالبياص أن يصير مخالفا لنفسه وهذا يمكن أيضا أن يُذكر في فساد قول من يقول أنَّه يخالف حالهما فيما يرجع الى ذاتهما لا تتغيّر سواء صبّح أن يوجد فى كلّ واحد منهما ما وُجُد فى الآخر أو لم يصبّح أن يوجد فى محلّ واحد منهما الّا مثلُ ما يوجد فى الآخر فبَطَلَ ما قدّرة

وعا يقارِبُ هذه الدلالة أن يقال لو كان الجوهران مختلفين لكيان مفترقين في صفة من الصفات لأن الاختلاف لا يصبح مع الاشتراك في سائر الصفات وقد عرفنا أنه لا صفة تحصل لبعض الجواهر الآ والآخر يشاركه فيها أو يصبح أن يشاركه فيها، بيان ذالك أن صفات الجواهر أربع وهي كونها جواهر وتحييزها ووجودها وكونها كائنة في المحانيات التي تحصل فيها وقد عرفنا أنها مشتركة في كونها [53] جواهر ومشتركة في التحييز عند الوجود ولا جهة يحصل فيها جوهر الآ ويجوز أن يَنْتقلَ عنها ويحصل فيها غيرة فيكون مشاركا له في الصفة التي كان حاصلا عليها من قبلُ وإذا كان كذالك وجب القصاء بانها متماثلة

خَرِهُ وَمَمّا يَكُ أَنْ الْجُوهُ اللّهِ أَنّ الْجُوهُ النّما يَتَميّز مَمّا لِيس بَجُوهُ بِكُونَهُ جُوهُ الْبَحَيّز وَلَا لَم تَكُن مُوجُودة فَهِي مُشْتِكَةٌ فِي كُونَها جُوهُ وَلَا لَم تَكُن مُوجُودة فَهِي مُشْتِكَةٌ فِي كُونَها جُواهُ وَان لَم تَشْتَرُكُ فِي الْلَّحِيْز وَمَعْلُومُ أُنّهَا إِذَا وُجِلْتَ يَجِب جَواهُ وَإِن لَم تَشْتَرُكُ فِي الْلَّحِيْز وَمَعْلُومُ أُنّها إِذَا وُجِلْتَ يَجِب تَحَيِّزُهُ وَإِن لَم تَشْتَرُكُ فِي الْلَحِيْز وَمِعْلُومُ أُنّها إِذَا وُجِلْتَ يَجِب تَحَيِّزُها وَإِذَا كَان كَذَالُكُ وَجِب القَصَاء بِتَمَاثُلُها لأَنَّ الصَغَة الذَى بِها تَتَميّز اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>1)</sup> Msor. يشاركه. 2) aus Glosse

فان قيل فلمَ قلتم أنّ كلّ واحد منهما يحتمل من الأعراص ما يحتمله غُيره اذا اشتركا في التحيّز قيل له لأجل أنّ احتمال العرض حكمًّ يتبع التحيّز فيجب في كلّ متحيّز أن يحتمل ما يحتمله غيره من المتحيّرات فان قيل فكيف يصمِّ ذالله ولا يجوز أن يوجَد في أحد الجوهرين ما يصنَّع أن يوجَد في غيره قيل له وإن كان لا يصبَّع أن يوجد في أحدها نفسُ ما يصمِّع أن يوجد في عيره فاته لا يخرج من أن يكون محتملا له لأنّا نريد بالاحتمال أنّه لو كان ذالك عا يوجَد فيه لكان ما هو عليه من التحيّز [4b] كافيا، وبعد فقد ثبت أنّ التأليف يجوز أن يحلّ في الجوهريْس فقد ثبت اذًا أنّ أحدها يصبِّح أن يوجد فيه عين ما يصبِّح وجُودُهُ في الآخر، على أنَّه لا فرْق بين أن يحتمل غير ما يحتمله الآخرُ حتَّى يوجدُ فيه غير ما يصرِّح وجوده في الآخر وبين أن يحتمل ما يحتمله الآخر فيما يرجع إلى ذاته ألا ترى أنّه لو كان يصحّ أن يوجد في كلّ واحد منهما نَعْسُ ما يصرِّح أن يوجد في الآخر لكان حالهما فيما يرجع الى ذاتهما كحالهما اذا لم يصبِّح أن يبوجل في كلّ واحد منهما نَفس ما يوجد في الآخر فإن قبل أليست القُدْرَة مختلفةً وإن كانت كلّ واحدة منها تتعلّق بمثل ما تتعلّق بد الأخرى فا أنكرتم أن الجواهر مختلفَة وان كلّ واحد منها يحتمل مثلَ ما يحتمله الآخر قيل له أنّ من تَأَمّلُ ما ذكرناه لا يُورِد هذه الزيادة لأجل أنّ القدرتين لو تعلّقتا عقدور واحد لكانت حالهما بخلاف ما هما عليه الآن ومقدورها متغاير وليس كذالك سميل الجوهريَّن لما قد بَيِّنًا أَنَّ

الالتباسُ ليس الله لمكان التماثل والثالث أنّ الالتباسَ أ) في مختلفي 2) اللون كَثُبُوتِه في مُتَّفقَى اللون لأنَّا نَجبُّوا أن يكون هدا الذي نشاهده الآن وهو أبيض هو الذي شاهدناه من قبل وكان أسور واتما أبدل سواده ببياص فقد ثبت أنّ الالتباس واقع في هدده للبواهر اتفقت في ألوانها أو افترقت والرابع أنّ هذا ليس بأكثر من أن لا يتم فيه ما أوردناه من دليل الالتباس وهذا لا يكون طعنا في الدلالة لأجل أنَّه لا يمتنع أن تشترك ذاتان في حكم من الأحكام ثم ما يبدل على ثبوت لخكم في أحدها غير ما يبدل على ثبوت لخكم في الآخر كما قد عرفنا أنّ الأجسام والأعراض قد اشتركت في الحدوث وإن كان ما يدلّ على حدوث الأجسام لا يَسْتَمرُّ في الأعراض والخامس أنّ عذين للوهرين اذا عُلم من حاليهما أنّهما لو كانا خاليّين من اللبن [4a] لَالْتبس أحدهما على المدرك بالآخر في الوجع الذى يتناوله الادراك فيجبُ أن يُقصى بتماثلهما واذا كانا مثلين 10°) كانا خاليَيْن من اللون فكذالك يجب تماثلهما وان افترقا في اللبن الأنَّهما اذا تاثلا فانَّما يتماثلان 4) لمَّا ١٤ عليه في أنفسهما ولا يجوز أن تتغيّر حالهما في ذالك بوجود ما يوجد فيهما من المعاني المختلفة حكم يكون الافتراق في ذالك الحكم ينبئ عبي اختلافهما لأنّ ذالك واجب في كلّ مختلفين وقد عرفنا أنّها لم تفترق في وجم يكمن الافتراق فيه يُوجب الاختلافَ لأنّها قد اشتركتْ في كونها جواهر وقد اشتركت في التحيّز عند الوجود وفي أنّها اذا حصلت

(t.,

<sup>1)</sup> Im Mscr. Lücke, 2) Mscr. المختلفي 3) Mscr. أو

د ماثلان Mscr. دماثلان

نعلمه على تلك الصفة لأنّها تُلْتَبِسُ بالتحيّز قيل له إذا كان الادراك يَتَنَاطِ تلك الصفة لا التحيّز وجصل العلم بالتحيّز على سبيل التبع فان التبسّ فيجب أن يلتبس التحيّز به حتّى نعلم تلك الصفة عند الأدراك مُفَصَّلَة ويلتبس بها غيرة ولا نعلم الصفة الأخرى الا على طريق للجمله وهذا كما قد عرفنا أنّ الوجود لمّا لم يتناوله الادراك كما يتناول تحيّز للوجود بيل الوجود بيلتبس بالتحيّز حتى يجتلج في معوفته على التفصيل الى دلالة وبعد فكان يجب أن يدرك المعدوم أن كان الادراك يتعلق به على صفته الذاتية لأنّ تلك يدرك المعدوم أن كان الادراك يتعلق به على صفته الذاتية لأنّ تلك صفته فيما تثبته مستحقّة للذات في حالتي العدم والوجود وإذا للقتصاة عن صفة الذات

فإن قيل أليس أحدنا يفرق بين الأسرد والأبيض ولا يلتبس عليه أحدها بالآخر فإن كان الالتباس في الأسوديني يدلّ على تماثُلهما فالفصل بين الأسود والأبيض يدلّ على اختلافهما [36] قيل له عن هذا السُوَّال أَجْوِبَة أحدها أَن مُجَرِّد الالتباس لم نجعله دلالة التماثيل حتى يلزم أن يكون مجرّد الفصل دلالة الاختلاف وإنّما فصينا بتماثيل المدركين اذا التببس أحدها بالآخر على المدرك متى لم يُمكن أن يتعلق الالتباس بوجه سوى تماثلهما فعرُوض ذالك أن لا يمكن أن يعلق الفصل بأمر آخر سوى اختلافهما في أنفسهما وقد عرفنا أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلّق باختلاف ما فيهما من السواد والبياض لا باختلاف الجوهرين في أنفسهما يبين ذالك أن الاتباس قد يحصل في الأسود والأبيض أمكن الفصل بينهما والحواب الثناني أن الالتباس قد يحصل في الأسود والأبيض ألا ترى أن أحدها اذا أدركه لمسًا وهذا

عند الادراك نعلمه على الصغة التي بها يتميّز عن غيره لأنّ الادراك طريقً ألى مَعْرِفَة التماثل والاختلاف فلو كان الادراك متعلقا بع على صفة أُخرَى لكان يجب أيضا أن يتعلّق به على هذه الصفة وهذا يوجب أن يكون الادراك متعلَّقًا بالشيِّ على أَكْثَرَ من صفة واحدة ومنى جُوِّز ذالك ولا حاصر وجب أن يكون سبيلة سبيلَ العلم في أنَّه يصمِّح أن يتعلَّق بالشي على كلّ صفة هو عليها وقد عرفنا فساد ذالك، على أنّ الادراك لا يخلو من أن يكون متعلّقا بصفة تحصل بالفاعل أو يكون متعلقا بصفة صادرة عن معنى أو يتعلق بصفة تحصل لا للدُّات ولا لمعنَّى أو يكون متعلَّقا بصفة ذاتيَّة أو يكون متعلَّقا بصفة مقتصاة عن صفة الذات وقد عرفنا أنته لا يجبور أن يتعلّف الادراك بالذات على صفة قد حصلت بالفاعل لأنّه لو كان كذالك لكان يجب أن يتعلّق بالحدوث لأنه هو الصفة التي تحصل بالفاعل وقد بيّنًا فساد القول بأنّ الادراك يتعلّق بالشيّ على صفة الوجود ولا يجهز أن يتعلَّق بصفة لمعنَّى لأنَّه كان يجب أن ([3a] يتعلَّق بكلّ صفة تحصل لمعنى 1) وهذا يوجب أن ندرك الجوهر كائنًا في جهة وقد بيّنا فساد ذالك وجب أن ندرك كون الواحد منا على سائر الصفات التي يحصل عليها لأجل معان ولا شبهة فى فساد ذالك ولا يجوز أن يتعلَّق بصفة تحصل لا للذات ولا لعلَّة لأنَّه كان يجب أن ندرك المُحْدثَ مُحْدثًا ويجب أن ندرك كون الواحد منا مدركا وقد عرفنا فساد ذالك ولا جبوز أن يتعلَّق به على صفة ذاتيَّة لأنَّا عند الادراك للجوهر لا نعلم له صفةً زائدةً على تحيّنوه ولا يجوز أن ندركه على صفة ولا نعلمه عليها كما يجوز أن نعلمه على صفة لا ندركه عليها فإن قيل أنّا لا

<sup>1)</sup> Das J aus Glosse.

التعلّق وجب أن يكون لتماثلهما ولا شبهة في أنّ الالتباس لم يحصلْ بين الجوهريْن لأجل ما ذكرناه من التعلّق فالواجب أن يقال انّما التبس أحدُها بالآخر لأجل تائلهما

فان قيل لم قلتم أنّ الادراك لا يتعلَّق بالشيِّ الله على ما يقتضيهُ أَخُصُّ أَوْصافه قيل له لَأَنَّا ١) عند الاادراك نعلم احتلافَ ما يَخْتَلف من المُدْرَكات اذا لمْ يَكُنْ لبس ٤) كُما نعلم وجبود ما ندركه فلا يَخَلُو الادراك مِن أن يتعلَّق بُوجُود ما ندركه أو يكون مُتَعَلَّقًا بالصفة التي الأجلها يخالف غيرًه ولا يجوز أن يكون الادراك متعلّقا بالوجود لأجل أنّه كان يجب أن يشيع في كلّ موجود وهـنا يقتصى أن تكون الموجودات كُلُّها مُدْرِكَةً جميع لخواسٌ ودالك لا يجوز ويجب أن يكون السواد مدركا على مثل الصفة التي يُسدرك عليها البياسُ لأنّ صفة الوجود واحدة وهذا يوجب أن يلتبس السوادُ بالبياض على المدرك وذالك محالًا، وبعد فانّا نعلم عند ادراكنا للجوهر صفات ثلاث رهي تَحَيُّزُهُ ووجودُهُ وكَوْنُهُ كَاتَنَّا في جُهَة [20] ولا يجوز أن يتعلَّقَ الادراك به على الصفة الوجود لما قد بيِّناه ولا يجور أن يتعلُّق به على أنَّه كائن في جهة لأنه لو كان كذالك لَوجَبَ أن يُفصَلَ بين أن يكون كائنًا في تلك لجهة وبين أن يَنْتَقلُ الى أَقْرَبَ المُحَانَبات ٥) منها وقد علمنا أنّا اذا أدركْنا للجوهر في مكان ثُمّ غاب عن بَصْرِنا ثمّ أدركناه في أقرب الأماكن منه لم نفرق بين لخالتين فيجب أنْ لا يَصيَّ أَن ينعلق الادراك به على هذه الصغة فلم يَبْقَ الَّا أَنَّه يُدرَك أَيْ على صفة التحيّز وهمّى الصفة بها يتميّز من غيره فقد بانَ أنّ الإدراك لا يتعلَّق بالشيِّ الله على صفة مُقَتَصَاة عن أخصَّ أوصافه، وبعد فانَّا

<sup>1)</sup> Glosse اليع عام . 2) mscr. اليم 3) Glosse اليم

## مَسْئِلَةٌ فِي تَمَانُلِ ٱلْجَوَاهِرِ

ذهب شيوخنا الى أنّ الجواعر كُلّها جنسٌ واحدٌ وذهب شيخنا أبو القسم البلخي ألى أنّ الجواعر قد تكون مختلفة كما أنّها قد تكون متماثلة وقد قال في كتبه في الدلالة على أنّ اللّه تعالى ليس بجسم ما من جسم يكون 1) اللّ وله شبيه أو يجوز أن يكون له شبيه وهذا يقتضى أنّه يجوز أن الله بحور أن يصير موافقًا له قالذي يدلّ على صحّة ما أنذه بجوز أبيه وجوةً

أَحَدُها أَنَّ أَحد لِلوهريْن يلتبس على المدرِك بالآخُرِ مع علْمه بتَغَايُرِهما والله الله الله والله الله والله والله

فان قيل لم قلتم أن هذا الالتباس لأجل أن أحدهما كأنه الآخر فيما يتناوله الادراك قيل له لا بد من أن يكون للالتباس وجة يُصرف اليه فقد علمناً أن أحد المدركين قد يلتبس بالآخر لتعلف بينهما من حلول أو مجاورة وقد يلتبس لمكان تاثلهما وكون أحدها كأنه الآخر في الوجه الذي يتناوله الادراك واذا لم يكن الالتباس لمكان

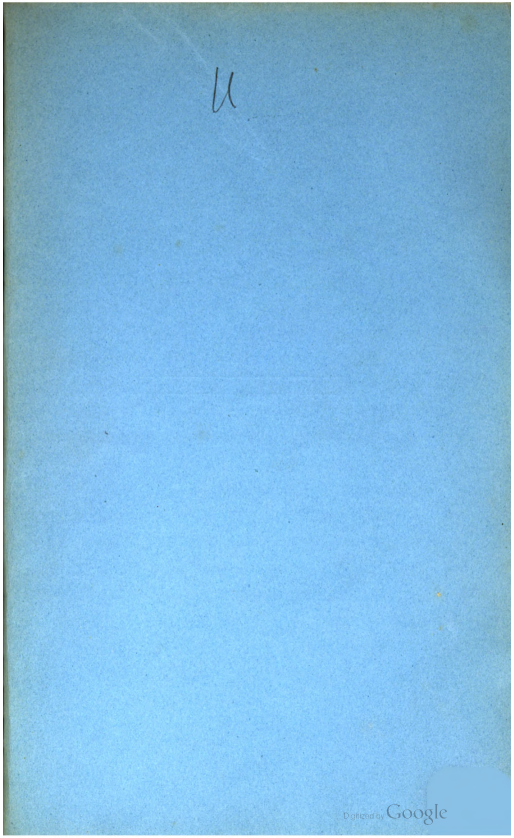
aus Glosse.



كتُنابُ ٱلْمُسَائِلِ فِي ٱلخِلَافِ

بَيْنَ ٱلْبَصْرِيِّينَ وَٱلْبَغْدَانِيِّينَ إِمْلَاءَ لشيخ أَبى رشيد سعيد بن محتمد بن سعيد النَيْسَابوريّ

السكسلام في للجسوهسر



Cover

Druck von H. Itzkowski, Berlin, Gips-Str. 9.

The borrower must return this item on or before the last date stamped below. If another user places a recall for this item, the borrower will be notified of the need for an earlier return.

Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.

Harvard College Widener Library Cambridge, MA 02138 617-495-2413



Please handle with care.

Thank you for helping to preserve library collections at Harvard.



Digitized by Google

AL-NÌSABÙRÌ
AL-MASA'IL FI AL-KHILÀF